El fluir de
la Palabra

CONFERENCIAS 2021-2022

Mario Lopez Barrio, SJ







Mario Lépez Barrio, SJ

Fl fluir de la Palabra

Conferencias 2021-2022




El fluir de la palabra. Conferencias 2021-2022 / Mario Lépez Barrio, SJ. To-

rredn, Coahuila, México: Universidad Iberoamericana Torredn, 2022.

1.Espiritualidad. 2.Biblia 3.Vida espiritual.

BX 2350 65 L66 2022

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA TORREON
Juan Luis Hern4dndez Avendafio
Rector

Armando Mercado Herndndez
Director General Académico

Gustavo Antonio Gonzalez Castafieda, SJ
Director General del Medio Universitario

Edicién: Jaime Mufioz Vargas

Fotografia de solapa: Juan Manuel Rodriguez Mendoza

El fluir de la Palabra. Conferencias 2021-2022

Formacidn Universitaria y Humanista de La Laguna, A.C. (Universidad Iberoame-
ricana Torredn). Calzada Iberoamericana 2255. Ejido la Unién, Torredn, Coahuila.
C.P. 27420.

Primera edicién, Torredn, noviembre de 2022

Primera reimpresidn, abril de 2024
©Mario Lépez Barrio

Impreso en México



PROLOGO
ZAIDE PATRICIA SEANEZ MARTINEZ

gradezco sinceramente a Mario Lépez Barrio, S. J.

por invitarme a ser parte de El fluir de la Palabra,

obra que abona a su generoso legado literario. Este
libro estd integrado por cuatro reflexiones en las que nos
invita a ocuparnos de nuestro corazon, reflexionar en dén-
de lo tenemos puesto y cémo podemos nutrirlo. Propone
aventurarnos en una relacién personal con Jesus y vivir
la experiencia profunda de su amor, dejarse llevar por el
Espiritu. Si hubiera una palabra para resumir qué intenta
decirnos Mario seria aggiornamento, término definido por él
mismo como “el deseo de rejuvenecer el corazén y el estilo
de vida”.

En el primer ensayo, “;No sentfamos arder el corazén?”,
el autor resalta que el método seguido por san Ignacio con-
duce a vivir una experiencia inspirada en el conocimiento
interno de Jesus. Da pistas sobre cémo se debe hacer la lec-
tura de la Escritura si queremos sentir la palabra de Dios
profundamente, es decir, hasta que nos haga arder el co-
razén.

En el segundo texto, “La aventura de ser creyente”, re-
visa algunos factores y estilos de vida que obstaculizan la
fe. La lectura interpela los diversos conceptos de Dios que
vamos adaptando a nuestras vidas, o bien, a sacarlo de ellas
por estar pasado de moda. Plantea varias concepciones de
lo que es la fe y cémo ésta impacta positivamente nuestra

5



existencia. Me llamd la atencidn la propuesta sobre la tarea
de las universidades para combatir el analfabetismo cristia-
no y transformar vagabundos (personas desesperanzadas)
en peregrinos creyentes y felices. Las instituciones dedica-
das a la formacién integral de las personas deben promover
la alegria por la vida como regalo de Jesus Resucitado.

El texto que mds he disfrutado es “Estrenar un corazén
nuevo”, pues es una invitacién a regresar a la casa paterna,
a sentir la experiencia de ser perdonados por el Dios del
amor; en este caso, la pardbola del hijo prédigo sirve de
ejemplo para entender el mensaje. Deja claro que el camino
hacia la fe no es facil, pues siempre hay luces y sombras.
El Espiritu necesita de nuestra colaboracién para poder ac-
tuar, pues la conversidn es un proceso individual que debe
desearse profundamente. Necesitamos poner silencio al
ruido interno —quizds méas ensordecedor que el externo—
para dejarnos conducir por el Espiritu.

Vivir la experiencia de los Ejercicios Espirituales permi-
te hacer conciencia sobre nuestro estilo de vida y la fe en
la que estd puesto el corazén. En la cuarta reflexién (“La
dimensién de la alegria”), el autor cita algunas virtudes que
son reflejo de la resurreccién de Jesis en la vida humana
e inicio de un nuevo estilo de vida. Son la paz interior, el
silencio, la contemplacion, el saber escuchar, la sencillez de
vida, la humildad del corazén, la esperanza y la gratitud.
Un cristiano alegre es un cristiano confiado en que el Sefior
vendra de nuevo.

Nuevamente quiero agradecer al padre Mario la opor-
tunidad de sumergirme en estos textos que, como la expe-
riencia de los Ejercicios Espirituales, cuestionan mi fe para
que pueda madurar. Los cuatro ensayos se distinguen por
un lenguaje sencillo, por los ejemplos de la vida cotidiana

6o



que nos brindan y por la nobleza de espiritu del autor. Son
textos que no perderdn vigencia, pues siempre serd per-
tinente volver a ellos, sobre todo cuando la desesperanza
nos aceche. Sin miedo, con alegria, aceptemos el aggiorna-
mento.

ToRREON, COAHUILA, A 2 DE SEPTIEMBRE DE 2022

7






“;NO SENTIAMOS ARDER EL CORAZON?” (Lc 24,32)
La experiencia de fondo en los EE ignacianos

L Ir a las fuentes

a celebracion del Afio Ignaciano ha sido una inspi-

racién en nuestro camino. Nos hemos detenido sin-

tiendo, francamente, un llamado: somos invitados a
renovarnos, a abrir la mente y el corazén a la Luz que viene
de lo alto. Sobre todo, a renovar el entusiasmo en nuestra
misién. En este momento de la historia, el recuerdo de Ig-
nacio, en su conversidn, es un verdadero motivo de alien-
to. La bruma, si no es que la tiniebla que nos rodea, entre
las preocupaciones y problemas de estos momentos, puede
apagar y erosionar lo que va quedando de brillo en nuestro
servicio de cada dfa. Es necesario recobrar el oxigeno de la
alegria del Espiritu.

Un motivo de nuevo vigor ha sido, sin duda, en los
ultimos afos, el movimiento de retorno a la Escritura
suscitado por la gran explosién del siglo XX en la Iglesia
con el Concilio Vaticano II. El mundo cristiano sintié la
conmocién. La voz potente del Espiritu, a través del papa
Juan XXI1I, lo sacudia y lo invitaba a un aggiornamento: a
rejuvenecer el corazén y el estilo de vida. En la Iglesia,
todo parecia envejecido, sin atractivo. Era como una casa
cerrada, sin luz y sin oxigeno. Urgfa encontrar una nueva
juventud y, para eso, regresar a las fuentes. Nos sentimos
atraidos hacia esa nueva sintonfa. Después de medio siglo,
a pesar de los avances, reconocemos que todavia queda
mucho por hacer.

9.



La Palabra de Dios, después de un exilio que duraba ya
siglos, ha reencontrado su centralidad en la vida de la Igle-
sia. Los creyentes descubrieron la Palabra de Dios después
del destierro en que habian vivido. Hoy asistimos, con gra-
titud, a una epifania de la Palabra de Dios en las comunida-
des cristianas.

Para nosotros, la familia ignaciana, la experiencia de los
Ejercicios Espirituales (EE) ignacianos ha sido siempre el
paradigma que tenemos ante nuestros ojos, como nuestra
fuente de inspiracién. Sin embargo, hemos ido descubrien-
do que, como raiz, principio y fundamento, de los EE mismos,
tenemos que poner atencién a un paso previo: la Sagrada
Escritura. Ignacio transmite lo que él vivié: una experiencia
inspirada en el conocimiento interno del Sefior Jesucristo, para
mds amarlo y servirlo. Pero ;codmo entrar a este conocimiento
sin la Escritura?

Durante mucho tiempo, la Biblia fue un campo inalcan-
zable para el pueblo cristiano. Parecia un “jardin cerrado”.
Sélo era asequible al clero, pero los clérigos mismos apenas
si lefan algo de ella. La Palabra de la Escritura ni siquiera
llegaba a la piedad popular, que se nutria de practicas tra-
dicionales; pero tampoco tenia gran influjo en la formacién
cristiana, por mucho tiempo basada en una catequesis cen-
trada en memorizar verdades dogmaticas o morales, con
escasa o nula explicacién, por tanto, con una pobrisima
comprensién. Cuando se fue secularizando el mundo tradi-
cionalmente creyente, lo que se habia asimilado se fue es-
fumando. Fue necesario el soplo del Espiritu, que abrid las
puertas al gran horizonte de la Palabra de Dios contenida
en la Sagrada Escritura.

Hemos sido testigos, en estos ultimos afios, de la crea-
cién de institutos y centros donde han comenzado a ofre-

¢10



cerse programas de estudios biblicos, y de la promocién de
circulos o grupos, de corte pastoral popular, donde se ha
comenzado a leer y estudiar lo que se ha llamado “el gran
Cddice de Occidente”: la Biblia. La Palabra biblica ha ido
abriéndose paso, si bien lentamente, en la conciencia de fa-
milias y comunidades, que han comenzado a nutrirse de su
savia y de su luz.

Esos pequefios niicleos representan una esperanza de lo
que puede llegar a ser la nueva comunidad eclesial, que no
espera ya definirse desde las grandes estadisticas de la vi-
sién triunfalista de afos pasados, donde se englobaban mul-
titudes de cristianos que, mas que discipulos de Jesus, eran
miembros inscritos en listas parroquiales, con una identi-
dad muy superficial en cuanto a un compromiso personal
con el mundo y, desde luego, en la propia vida en el Espi-
ritu. Su conocimiento de Jesucristo era pobrisimo. ;Cémo
podria haber vida espiritual sin este respirar la Palabra dia
y noche? (E. Bianchi).

En esta nueva situacién del mundo, marcada fuertemen-
te por el signo de la indiferencia religiosa, es urgente la pre-
sencia de una comunidad cristiana viva, diferente a la que
hemos conocido en los tltimos afios. Nos urge una comuni-
dad con la caracteristica de ser “luz del mundo” y “sal de la
tierra”. Nos habfamos acostumbrado a grupos centrados en
el culto liturgico, sin brillo ni atractivo, anclados en practi-
cas sacramentales vacfas, con poca proyeccién en el mundo
de los pobres, salvo, desde luego, notables excepciones.

En el futuro préximo, que practicamente esta ya pre-
sente, la nueva comunidad de creyentes (que representard
la nueva forma de ser Iglesia) serd conformada por perso-
nas profundamente convencidas de su fe, con un conoci-
miento intimo del Sefior Jests y de su Evangelio, que viven

011



la experiencia de Dios y, por tanto, que practican la ora-
cién personal. La perspectiva sera no ya la de la multitud,
que descansaba en los nimeros de adeptos (la estadisti-
ca), sino la formacién de auténticos discipulos de Jesus. Es
decir, la aceptacidn realista de la pequefiez de la semilla,
desde la que brota el Reino. La época de las visiones gran-
diosas y triunfalistas quedd atrds. Como Iglesia, debemos
prepararnos a un tiempo de anonimato, de trabajos de
apariencia modesta, pero desde una conviccidén personal
muy honda.

A esto nos debe conducir la espiritualidad ignaciana.
Descubrir el Tesoro escondido y la Perla de gran valor: jese
es el camino! Lariqueza de la Palabra en la Sagrada Escritura
para que podamos vivir la experiencia del Espiritu. Sin esta
experiencia, seguimos siendo habitantes del mundo de la
especulacidn, encerrados en técnicas y practicas estériles.
Condicién necesaria para leer con fruto la Palabra de Dios y
poder acceder a su significado: jla conversién del corazén!,
un estilo de vida en sintonia con el Evangelio de Jesus. El de
corazdn limpio, seguin la bienaventuranza, es feliz, porque
puede “ver a Dios” (puede vivir la experiencia de Dios). El
conocimiento verdadero del texto biblico es accesible sélo
a quien vive en afinidad con este texto. Para pasar a la inte-
ligencia espiritual es necesario aprender a caminar en “una
novedad de vida” (Rom 6,4).

IL La lectura creyente de la Escritura

(Cémo acercarnos a la lectura biblica? ;Con qué método o
gufa? Diversas metodologias de aproximacién a la Biblia,
implementadas por las diferentes escuelas exegéticas, han
sido propuestas a lo largo de los dltimos afios como fruto
de la investigacién. No es el momento de recorrer y expli-

012



car estas corrientes, pero si conviene sefialar que lo que nos
ayuda, en ultimo término, es la conviccién de que debemos
llegar a una lectura creyente de la Escritura, y no quedarnos en
lalectura llamada “cientifica”, satisfecha con un anélisis del
texto, de supuesta alta calidad literaria, filoldgica, histérica,
pero sin conexién con la vida. Parece ignorar que se trata
de un texto inspirado a través del cual nos habla el Espiritu.
Si nos contentdramos con este enfoque “cientifico”, podria-
mos hacer un estudio tal vez erudito, pero absolutamente
estéril para nuestro ser creyente. Con frecuencia sucede,
entre los estudiosos de la Biblia, que dedican a su lectura
mas esfuerzo especulativo y discusién que meditacion y
oracidn. Se olvida que el mensaje biblico no se capta sélo
con la razdn, sino, sobre todo, con el corazdn, donde se sien-
te mds en vivo la consolacion de la Palabra: “;No ardia nuestro
corazdn, cuando nos explicaba las Escrituras?”

Por eso, la lectura creyente de la Biblia es lectura orante,
que se integra en el conjunto mas amplio de la realidad, de
la historia, de la tradicién y de la Iglesia. Pero tenemos que
cultivar la pedagogfa del silencio como un “clima” de la co-
municacién de Dios con nosotros.

De una ausencia casi total de la Biblia en la vida eclesial
se ha pasado a una novedad en los tltimos afos: en primer
lugar, jel reencuentro de los pobres con la Palabra de Dios!
concretamente en América Latina. Después, el uso general
en oraciones, discursos, retiros, reuniones, encuentros, ce-
lebraciones liturgicas diversas, teatro, musica, relatos.

Hasta hace no muchos afios, los Ejercicios Espirituales se
hacian con la base casi exclusiva de los escritos del fundador
o fundadora de una congregacién religiosa. Después de la Dei
Verbum no se concibe ya esta practica, sin una fuerte inspira-
cién de los textos biblicos. Lo que era una realidad misteriosa

013



y lejana ha comenzado a ser parte importante en la vida de
muchos cristianos, concretamente, de muchos pobres.

Especialmente en tiempos de innovacién, de grandes
cambios, de progreso tecnoldgico, pero también de confu-
sién, tenemos que aprender a “escuchar la voz del Sefior”
(Sal 95,7). Vivimos en una condicién de desafio. Conviven
situaciones de gran progreso cientifico y tecnoldgico con
el caos y la degradacidn que crece hasta llegar a un nivel
increiblemente inhumano: violencia, pobreza, trafico de
personas, inseguridad.

La esclavitud de Babilonia, acompafiada de enorme su-
frimiento y humillacidn, representé un tiempo en que daba
la impresién de que todo estaba perdido. “iDios nos ha
abandonado!”, parecian decir los sobrevivientes. Pero no
fue asi. El segufa estando presente con el mismo amor de
siempre (Is 49,15), no sélo en el pueblo, sino en el mundo
circundante. Pero al pueblo le faltaban ojos para verlo (Is
42,18-20). Tuvo que pasar algiin tiempo para que el pueblo
fuera comprendiendo que esa crisis lo iba a llevar a la puri-
ficacién y a un renacimiento.

La experiencia de Dios concede ojos nuevos para releer
y entender mejor lo que Dios ha realizado en el pasado. Los
hechos violentos del exilio, ademds de sacudir al pueblo,
lo dispersaron por el mundo, como la semilla que lleva el
viento, y lo prepararon para su nueva misién: ser “luz de las
naciones” (Is 42,6; 49,6).

La lectura orante nos ayuda a captar la novedad de Dios
presente en la historia; a verbalizarla y transformarla en
buena noticia para el pueblo; a encarnarla y expresarla en
nuevas formas de vida, de modo que, a través de ella, el
pueblo pueda percibir, nuevamente, el murmullo del Espi-
ritu, que lo va fortaleciendo para la misién. Podemos de-

014



cir que los tres polos inseparables son: nueva experiencia
de Dios, nueva lectura del pasado, nueva conciencia de la
realidad.

Pero no siempre es un proceso facil, como vemos en la
misma vida de Jesus. El conflicto que él vivié con las au-
toridades religiosas de su tiempo se explica por la diversa
interpretacién de la Escritura. Jests encontraba en ella luz
para orientar su misién, mientras que las autoridades de-
fendfan, con pretexto de ortodoxia, una interpretacién ri-
gida, inhumana y anticuada para asegurar su continuacién
en el poder. Y asi, la Escritura, fuente de luz y de paz, puede
generar conflictos si no se la sabe interpretar.

En el uso de la Biblia, en la que relefa el pasado, Jesus
despertaba la memoria del pueblo, que decfa: “Este es en
verdad el profeta que debia venir al mundo” (Jn 6,14). De
por si, la Biblia por si misma no abre los ojos, pero hace “ar-
der el corazén” (Lc 24,32), suscita valor en lugar de miedo,
regreso en vez de fuga, fe en vez de desconfianza, esperan-
za en lugar de desesperacién. En resumen, vida en vez de
muerte.

I1. Algunos elementos de luz

1. Puesto que Dios usa, en la Biblia, un lenguaje humano
para comunicarse con nosotros, la lengua de la Biblia debe
ser interpretada de acuerdo a los criterios utilizados para
interpretar las lenguas humanas: critica literaria y filols-
gica, investigacién antropoldgica, histérica, etnologia, ar-
queologfa, etc. (DV 12). Debemos estar en alerta contra el
fundamentalismo, que, como un virus, sigue presente en-
tre algunos de nuestros contemporaneos. Es una verdade-
ra tentacién: ausencia de conciencia critica, separacion del
texto de la vida y de la historia del pueblo; lo absolutiza,

e]15¢e



como si fuera la tinica manifestacién de la Palabra de Dios, e
ignora la voz de Dios en la historia; nutre el moralismo y el
espiritualismo en la interpretacién.

Decia Casiano que la percepcién del sentido del texto no
viene del estudio, sino de la experiencia que nosotros mis-
mos tenemos de la vida. Una palabra de amor despierta las
fuerzas, libera energfas, recrea la persona. En la meditacién
de la Palabra de Dios, el corazén humano se dilata hacia la
dimensién de Dios mismo, que pronuncia la Palabra.

2. Por un lado, la Biblia ayuda a comprender y profun-
dizar lo que estamos viviendo en Cristo. Por otro, nuestra
vida y prdctica cristiana nos ayudan a comprender mejor el
sentido cristolégico de la Escritura. La interpretacién de la
Palabra de Dios no debe ser una tarea especifica del exege-
ta, sino una actividad comunitaria en la que todos, en sus
posibilidades, contribuyen en esta actividad.

3. La Biblia es un conjunto en el que cada libro y cada
frase tienen su lugar y su funcién para revelarnos el pro-
yecto de Dios. El principio de la unidad de la Escritura prohibe
aislar los textos, extrapolarlos de su contexto y repetirlos
como verdades aisladas y absolutas. Una cosa importante: el
descubrimiento del texto no depende sélo de la fuerza de la inteli-
gencia, sino también de la accidn del Espiritu, que se consigue sélo
con la fuerza de la oracién (Lc 11,13: Pues si ustedes, aun siendo
malos, saben dar cosas buenas a sus hijos, jcudnto mds el Padre del
cielo dard el Espiritu Santo a los que se lo pidan!).

San Jerénimo estaba plenamente convencido de que “no
podemos llegar a comprender la Escritura sin la ayuda del
Espiritu Santo que la inspird” (Epistula 120,10). Cuando se de-
bilita en nosotros la conciencia de la inspiracién, se corre el
riesgo de leer la Escritura como objeto de curiosidad histé-
rica y no como obra del Espiritu Santo.

016



Para superar la idea de un conocimiento tedrico, con la
lectura biblica, el Prélogo de la 12 Carta de S. Juan nos pre-
viene: Lo que existia desde el principio, lo que hemos oido, lo que
hemos visto con nuestros ojos, lo que contemplamos y palparon
nuestras manos acerca de la Palabra de vida os lo anunciamos
(1,1). Se trata de una experiencia, no de una ensefianza
tedrica.

En los Salmos encontramos toda una gama de senti-
mientos que el hombre experimenta en su propia existen-
cia y que se exponen sabiamente ante Dios: alegria y dolor,
angustia y esperanza, temor y temblor...

4, Tanto en el AT como en el NT, se describe el pecado
como unda falta de escucha de la Palabra de Dios, como ruptura
de la Alianza y como cerrazén a Dios, que nos llama a la
comunién con El.

5. Donde no hay una referencia constante a la Biblia se
propicia un ambiente en que nacen aberraciones: formas de
piedad sentimental, aridez del pensamiento teoldgico re-
ducido a especulacién intelectual, el traslado del interés y
de la atencidén hacia aspectos secundarios del mensaje cris-
tiano, el asentamiento del individualismo y la pérdida del
sentido comunitario.

6. La Palabra de Dios no es sélo un libro o una coleccién
de escritos, sino una semilla (Mt 13,19) que contiene la vida
ensi (Dt 32,47) y que desarrolla esta vida hasta crear el gran
arbol del Reino. Sobre la experiencia de la Palabra, la Bi-
blia se expresa no sélo como audicién, sino también como
visién: “Tus ojos han visto las palabras”: Dt 4,9; “Visidn de la
Palabra de Dios tenida por Isafas™: Is 2,1. La Palabra se ve
dentro de nosotros mismos, si la acogemos con fe.

7. Més que un documento, la Palabra en la Escritura es el
sacramento visible del Verbo.

017



8. Es condicidn necesaria dejarse a si mismo. No podemos
prestar oido a la Palabra de Dios si no silenciamos lo pro-
fundo de nosotros mismos. No podemos ponernos a leer si
el centro de nuestra atencién sigue siendo nuestro yo.

Conclusién

El hombre sin esperanza es como una casa fria en invierno.
No podemos habitarla asi. Necesita calentarse. Pero ;cémo
ser felices en situaciones inhumanas? Necesitamos que el
Seflor venga y haga “arder el corazén” de nuevo. Que venga
a explicarnos la Escritura. De ah{ nuestro esfuerzo por per-
manecer en la Palabra: “Si permanecen en mi Palabra se-
ran verdaderamente mis discipulos, y conoceran la verdad,
y la verdad los har4 libres” (Jn 8,31-32). Permanecer en la
Palabra es quedarse junto a Cristo para llegar a ser sus dis-
cipulos con aquella conviccién de Pedro, cuando Jesus les
preguntd, seguramente entristecido, al ver que muchos lo
abandonaban: “; También ustedes se quieren ir?” (Jn 6,67),
él dijo, representando a los pocos que se habian quedado:
“Serlor, ja quién vamos a ir? Tu tienes palabras de vida eterna”
(Jn 6,68). “No la erudicidén, sino la uncidn; no la ciencia,
sino la conciencia; no el papel, sino la caridad deben ser los
maestros de la lectio divina” (Francisco de Siena).

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA TORREON, 7 DE OCTUBRE DE 2021

e]18



LA AVENTURA DE SER CREYENTE
¢Podemos creer todavia?

Presentacion
| tema de la fe no puede sernos indiferente a noso-
tros, miembros de una universidad de inspiracién
cristiana. En torno nuestro, ultimamente vemos su-
cederse muchos cambios que tienen que ver con lo que lla-
mamos “fe”.

La pregunta sobre Dios sigue inquietando hoy. Ya Dosto-
yevski se preguntaba: “; Es posible creer para un hombre ci-
vilizado?” En el mundo occidental se estd imponiendo una
grave situacién de indiferencia en los temas religiosos. Lo
que hasta poco se debatia, hoy sencillamente se ignora. No
interesa. Al mismo tiempo, en lo privado de muchas histo-
rias, personales y familiares, se respira un miedo al futuro;
van quedando muchas preguntas sin respuesta. Institucio-
nes que ofrecfan seguridad parecen hoy edificios en ruinas.
El panorama sombrio mundial nos obliga a preguntarnos si
hemos encontrado nuestro lugar en la vida.

La fe es una aventura. Siempre lo fue y lo sigue sien-
do. Creer es un salto al misterio, un caminar entre luces y
sombras. Nunca en la certeza absoluta. Nos situamos ante
el misterio de Dios, con humildad, y ante el misterio de no-
sotros mismos, con respeto. Ya el filésofo Heidegger habia
escrito:

Ninguna época como la nuestra ha logrado presentar su

saber en torno al hombre de modo tan eficaz y fascinante,

©]10



y a comunicarlo en modo tan rdpido y facil. Pero también
es cierto que ninguna época ha sabido menos que la nues-

tra qué cosa sea el hombre.!

La elaboracién de esta reflexién nace de un interés per-
sonal, aunque es comiin a amigos mios. Quiero sencillamen-
te compartirla sin afdn de imponer juicios o criterios. Al
escribir estas lineas tengo presentes a hombres y mujeres
que enfrentan los retos de cada dia en la vida ordinaria de
este planeta, con sus alegrias y sufrimientos. Quiero evitar
todo tipo de polémica. No pretendo hacer ninguna critica o
juicio contra nadie.

En lo que aqui expongo me estoy refiriendo al mundo
occidental, pues no tengo conocimiento ni experiencia su-
ficiente del Oriente ni de los paises africanos.

Antes de comenzar, como punto de partida, adelanto dos
textos que despiertan en mi la confianza; uno del Evange-
lio de San Juan: He venido para que tengan vida, y la tengan en
abundancia (10,10). Y el otro de San Pablo, en la carta a los
Romanos: el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazo-
nes por el Espiritu Santo que nos ha sido dado (5,5). Dos textos
que ofrecen esperanza, en contraste a esa realidad sombria
que parece reflejar una humanidad sin Dios.

Lo QUE HOY PRESENCIAMOS

En el mundo

Asistimos hoy a un abandono masivo de la fe. Pero ;es real-
mente “abandono de la fe”? El asunto es mas complejo de
lo que parece. (Lo que venimos experimentando, en los ul-

! M. HEIDEGGER, Kant e il problema della metafisica, Silva, Milano
1962, 275-276.

e20¢



timos 50 afos, es una oleada de secularismo, que no se debe
confundir con la secularizacién).?

El abandono no es tanto “de la fe”, sino de ciertas prac-
ticas religiosas, no siempre signo de una vida creyente. Por
este “abandono” se estd entendiendo un estilo de vida al
margen de la préctica religiosa tradicional. Lo que puede
ser grave es que Dios haya sido eliminado, porque entonces
el hombre se convierte en “una pregunta sin respuesta, un cami-
nar hacia ninguna parte”.

La increencia va siendo una caracteristica social en au-
mento entre familias de paises de tradicidn cristiana. Para
muchos hombres y mujeres de la actualidad, el mundo religioso
tradicional ha dejado de ser un lugar de encuentro con Dios. Y
muchos concluyen: “Ya no creo en Dios”. La fe ha perdido
su brillo y su encanto. El habitante de este tipo de mundo no
estd con Dios ni contra Dios, simplemente sin Dios. Algunos de
estos hombres y mujeres viven como vagabundos on the road,
sin una meta a dénde dirigirse, en un éxodo sin tierra pro-
metida (Gianfranco Ravasi).

Estamos en lo que se llamé “la muerte de Dios”. Se
dejé de hablar de Dios. El influjo de los mass media ha sido
definitivo. Para muchos de nuestros contemporaneos, la

2Ya el papa Pablo VI, en la Evangelii Nuntiandi, habia hecho la dis-
tincién: “(...) la secularizacién (...) es el esfuerzo en sf justo y
legitimo, para nada incompatible con la fe o con la religién,
de descubrir en la creacién, en cada cosa y en cada evento del
universo, las leyes que lo rigen con una cierta autonomia, con
la intima conviccién de que el Creador le ha puesto estas leyes
(..) El secularismo [en cambio] es una concepcién del mundo
en la que éste se explica por si mismo sin que sea necesario
recurrir a Dios, que llega a ser de este modo superfluo y estor-
boso™: EV/5, 1073.

021



religién se convirtié en una lengua extrafia, lejana, sin in-
terés.?

A esta situacién se afiade el influjo de la llamada civili-
zacién de la superficialidad, que conlleva un grave descuido
en la atencidn a la propia interioridad. Ademas, sufrimos el
peso destructivo de la cultura del consumo y de la prisa, her-
mana de la superficialidad.

En los ultimos cuarenta afios, gran parte de la humani-
dad ha aprendido a vivir sin Dios. Dios no es ya necesario. Es un
asunto de sacerdotes y monjas. Dios es el ilustre olvidado de la
época actual (Houtepen 2001). Hace poco aparecié un escri-
to en dos autobuses en Génova, que decfa: “La mala noticia
es que Dios no existe. La buena es que no tienes necesidad
de é1”. Y un letrero en una iglesia de Venecia: “Cerrado por
falta de fieles”.

El hombre de hoy sencillamente se sumerge en el fragmento
del vivir de cada dia, sin visiones ni proyectos de alcance uni-
versal. Le interesa simplemente el encierro en su mundo
pequefio de cada dia.

Modernismo y postmodernismo

Si es cierto que el hombre de hoy, “postmoderno”, ha aban-
donado la fe tradicional, podemos preguntarnos: ;cudl es
el Dios que rechaza este hombre postmoderno? Muy pro-
bablemente se trata de una imagen falsa de Dios: lo que se
rechaza es un Dios severo, distante y abstracto.

Este Dios rechazado por ciertos ateos no tiene nada de
la belleza del Dios de la revelacién biblica. Es una triste ca-
ricatura de Aquel. El hombre postmoderno estd inmerso
acriticamente en una visién de la vida materialista y con-

3]. A. PAGOLA, Es bueno creer en Jesus, San Pablo, Madrid 2012, 122.

02



sumista, como un sujeto pasivo, condicionado por las ofer-
tas del mercado, sin capacidad para juzgar. Vive centrado y
satisfecho con el gozo del momento presente, sin ninguna
visién de futuro.

En la religién de Occidente

La imagen de Dios que hemos transmitido en Occidente, te-
nemos que reconocerlo, no ha sido atractiva: un Dios abso-
luto, omnipotente, distante del mundo y del hombre.

;Qué estamos entendiendo cuando hablamos de la “fe”?
No ciertamente una serie de reflexiones tedricas, sino mas
bien el despertar de una relacion. Una relacién especial, que
implica la persona en su totalidad de mente y corazén. “La
fe —dice Enzo Bianchi— es una adhesién”.

Podemos distinguir diversos tipos de actitudes en relacién
con la fe: los que han abandonado la practica de los sacramen-
tos; los que “se alejan” de todo lo religioso; los que rechazan a
la Iglesia y sus representantes; los que rechazan a Dios.

Ademds, se ha hecho un divorcio entre las practicas re-
ligiosas y el servicio a los demas. Si han abandonado la fe,
es porque nunca experimentaron a Dios como fuente de vida y de
verdadera alegria.

Tal vez lo més grave en el hombre de hoy sea la pérdida
de la esperanza. Un autor contemporaneo escribia: “El siglo
XX serd conocido como un enorme cementerio de la espe-
ranza”.! La vida sin esperanza es aquella sin horizonte, sin
visién de futuro, volcada en el presente, la de alguien que
camina sin saber a dénde va. Es la experiencia del vagabun-
do (el que camina sin rumbo), que quisiéramos se transfor-

* GONZALEZ-CARVAJAL, Ideas y creencias del hombre posmoderno,
RyF 1121 (1992) 259.

023



mara en peregrino (el que tiene una meta, y mientras hace
el camino, se va transformando). Podriamos definir nuestra
identidad universitaria, dentro de la gran tarea de humani-
zar, desde la misién de transformar al hombre de vagabun-
do en peregrino.

Este nuevo estilo de vida es la cultura del wellness, que
ofrece otros dioses: éxito, deporte, sexo, seguridad en for-
mas superficiales. Se trata de un humanismo radicalmente
nuevo, que esta teniendo un impacto inmenso.

Es muy frecuente, entre gente de alto nivel de educa-
cién, encontrar un tipo de ateismo: toda clase de misterio
mas alld de los sentidos es imposible de comprender, y por
tanto, de aceptar. Inclusive hay quien sostiene que mien-
tras mds educada sea una persona, hay mas probabilidad de
que no crea en Dios.’

La propuesta cristiana de un Mesfas pobre y humillado,
que muere en la cruz, no resulta ficil ni espontdneamen-
te aceptable: Si alguno quiere ser mi seguidor, deberd negarse a
si mismo, tomar su cruz y seguirme, pues quien quiera salvar su
vida, la perderd, y quien pierda su vida por mi, la encontrard (Mt
16,24-25).

Es muy sabido el efecto que causa, en una sociedad, el
cambio del nivel econdmico. Este fenémeno es muy claro
en los paises del llamado “primer mundo”. De una sociedad
rural, donde la Iglesia habia tenido un amplio influjo, se ha
pasado a la nueva sociedad industrial y postindustrial, de
las tecnologias avanzadas, donde el mundo de la religién
tradicional ha sido progresivamente abandonado y susti-
tuido.

5 Cfr., por ejemplo, S. BULLIVANT, Faith and Unbelief, Paulist Press,
New York 2013, 25.

024 e



Es el reino de la cultura narcisista, que va convirtiendo
al hombre en un hombre light,® como los productos ligeros de
calorfas. Este hombre “formado” por la cultura televisiva se
ha ido convirtiendo en un “barbaro-civilizado”.”

Cuando se discute sobre un tema religioso, suelen tocar-
se diversos puntos: la critica a la jerarquia, a la Iglesia rica, a
los curas pederastas, etc. Pero raramente, muy raramente se
oye un discurso sobre la persona de Jesus. Jesucristo pasé a ser un
perfecto ausente en la conciencia de nuestra gente.

En algunos paises de honda tradicién cristiana se re-
gistra hoy un “neopaganismo”. Un ejemplo es el de aquel
grupo de alemanes, en una ciudad del norte de su pafs, que
entraban a una iglesia hablando en voz alta, como quien
entra a un museo. Uno preguntd, cuando llegaron ante el
crucifijo: “Y éste, ;jquién es?” “No sé —respondid otro—, tal
vez Espartaco”.

Vivimos hoy un analfabetismo del cristianismo. Pocos saben
explicar qué creemos y por qué. Aquella recomendacién de S.
Pedro: den culto al Sefior, Cristo, en sus corazones, siempre dispues-
tos a dar respuesta a todo el que les pida razén de su esperanza (1Pe
3,15), parece haber quedado en algo tedrico.

Sabemos que la primera y mas importante escuela en la
transmision de la fe es la familia. Y conocemos bien la situa-
cién de tantas familias, desnutridas espiritualmente, que no
saben cémo educar a sus hijos en la fe. Ahi constatamos la
actualidad del canto: “Jesucristo no se ensefa: se contagia”.
Me pregunto cudntos papds actuales serdn capaces de ese
“contagio”.

S E. ROJAS, El hombre “light”, Madrid, 1992.
"PAGOLA, op. cit., 98.

025



En la cultura

El Concilio Vaticano II anoté muy acertadamente que no vi-
vimos sé6lo una crisis de fe, sino de cultura. No estamos ya en el
ambiente de proteccidn, de estilo pueblerino, que parecia
tener muros de contencidn frente a las posibles amenazas
de innovaciones “peligrosas”.

El cambio cultural tan radical se siente hoy muy viva-
mente en la profunda transformacién traida por la gran
tecnologia, con su enorme influjo en el universo del enter-
tainment que nos ha sacudido a todos, y se siente en el seno
de tantas familias. No queda ya espacio para la comunica-
cién tranquila, para momentos de silencio y reflexién.

La relacién entre fe y cultura ha sido objeto de estudios
y discusiones, en los ultimos afios, agrupados con frecuen-
cia en torno al término “inculturacién”. Desde el principio
de su historia, la fe cristiana se ha visto enfrentada por el
pluralismo cultural. El hecho mismo de que los cristianos
hayan escrito cuatro Evangelios y no uno solo es ya un in-
dicio poderoso, un simbolo, de que la predicacién primitiva
consideraba la transmisién de la buena nueva para diferen-
tes audiencias, con visiones variadas.

;Qué entendemos entonces por “cultura”?

En 1982, en una conferencia internacional sobre “Politi-
cas culturales”, en la Ciudad de México, la UNESCO ofrecia
una definicién, a manera de sintesis:

La Cultura, [...] es todo el conjunto de notas espirituales,
materiales, intelectuales y emocionales que caracterizan
una sociedad o grupo social. Ella incluye no sélo las artes
y letras, sino también los modos de vida, los derechos fun-
damentales del ser humano, los sistemas de valores, las tra-

diciones y creencias (...) Es la cultura la que da al hombre

026



la habilidad para reflexionar sobre s{ mismo. Es la cultura
la que nos hace especificamente humanos, seres racionales

con un juicio critico y un sentido de compromiso moral (...).?

Con cierta sorpresa, descubrimos que, como una moda,
hay una ausencia de Dios en la literatura de los ultimos afios. Y
quizd como un reflejo de lo mismo, en el cine. En muchos
films, y desde antes, en novelas, parece que Dios no exis-
tiera. Si acaso, como un objeto de critica, sobre el que se
ironiza, o sencillamente, se ignora. Ni siquiera es combatido,
como en afios pasados. Sencillamente es ignorado.

En la Iglesia

Se ha sufrido una decepcién con la Iglesia tradicional; la
educacién en la fe ha sido deficiente; se han vivido y di-
fundido experiencias negativas relacionadas con clérigos o
representantes de la Iglesia o de la jerarquia.

El discurso religioso se quedé anclado en férmulas desgasta-
das, sin actualidad ni atractivo alguno. La fe en Dios se con-
funde con la fe en la Iglesia, que no tiene respuesta a los
problemas actuales; pobre en sus expresiones, moralizante
y superficial. Las pésimas homilfas son un triste ejemplo.

El principal y mds urgente problema de la Iglesia en
nuestro tiempo es la “mediocridad espiritual”, que la vuelve
incapaz de escuchar el suave murmullo del Espiritu. ;Cémo
vivir realmente la fe sin sentir la alegria del Dios vivo que
nos acomparfia y consuela en el santuario de nuestro propio
corazén?

¢ Citado por Hervé CARRIER en: The Church and Culture since Vati-
can II, ed. Joseph Gremillion, University of Notre Dame Press,
Notre Dame 1985, 19.

027 e



El ateismo actual no es militante ni combativo, sino ex-
trafiamente pacifico. Es una existencia soft, que viaja a través
de la tecnologia moderna, congregada en “las nuevas catedrales
del consumismo y de la diversién”,® venerando a los nuevos
idolos de una existencia vacfa.

Este atefsmo dicho “nuevo”, en realidad, es una posicién
superficial y débil, en comparacién con las grandes figuras
de ateos de gran peso, como fueron Freud, Marx, Nietzsche,
Sartre. Los actuales son tristes caricaturas de aquellos.

La Iglesia sufre de una grave pérdida de credibilidad.
“Como una marea baja, el cristianismo se retira de aquella
Europa de raices cristianas, con una especie de pérdida de
relevancia eclesial a favor de una espiritualidad mds indivi-
dual”.’® Se continta identificando a la Iglesia con la jerar-
quia, y se le ve con un rostro severo.

Nuestra experiencia personal

No porque tengamos una vocacion especial dentro de la
Iglesia o en la sociedad estamos exentos de las dificultades
relacionadas con el creer. Nuestra posicién en la comuni-
dad no significa una armadura que nos hace invulnerables
alas dudas.

Tenemos que confesar que no tenemos una respuesta
para todo. Estamos expuestos a las agresiones ideoldgicas
y no somos insensibles a los eventos de cada dfa. En alguna
forma, el atefsmo nos amenza a todos.

Tomads Halik, filésofo y tedlogo checo, que vivié bajo el
comunismo y fue ordenado sacerdote clandestinamente,
estaba persuadido de que un cristiano es siempre un paga-

°F. COSENTINO, Incredulita, Cittadella, Assisi 2017, 90.
19 A. COSENTINO, Immaginare Dio, op. cit. 83.

028



no bautizado sélo en parte. En cada creyente se encuentra
un no creyente.

Si somos sinceros, encontramos que nuestra fe personal
se siente a veces fragil y poco real. La fe es siempre una aven-
tura de oscuridad y de luz. La luz de la Transfiguracién en el
monte Tabor y las tinieblas de Getsemani se van alternando
en la vida de los creyentes y en la historia de la Iglesia.

Con la experiencia de los afios, nos vamos dando cuenta
de que la fe se encuentra obstaculizada, mds por el estilo de vida
que por ideas y filosofias. Una vez se preguntaba un experto
en los Ejercicios Espirituales por qué los EE no nos cambian
internamente, como serfa de esperarse. Y la respuesta que
encontraba estaba en nuestro estilo de vida, no suficiente-
mente coherente con el Evangelio de Jesus.

Cuando, en la segunda mitad del siglo XX, en América
Latina se comenzd a constatar que grandes grupos de hom-
bres y mujeres abandonaban la Iglesia, surgié la pregunta
del por qué de ese fenémeno. Se tuvo que admitir que el
estilo de vida de los catdlicos habia ignorado la vida real
del pueblo sencillo, sometido a una pobreza deshumanizan-
te. Un contraste escandaloso que resulté devastador en la
practica creyente.

La fe misma
El papa Francisco, en el discurso reciente a la Curia Roma-
na, como Felicitacién Navidefia (dic. 2017), decfa:

Comencé este encuentro hablando de la Navidad como la
fiesta de la fe, ahora quisiera concluirlo evidenciando que
la Navidad nos recuerda que una fe que no nos pone en
crisis es una fe en crisis; una fe que no nos hace crecer

es una fe que debe crecer; una fe que no nos interroga es

©20



una fe sobre la cual debemos preguntarnos... En realidad,
una fe solamente intelectual o tibia es s6lo una propuesta
de fe que para llegar a realizarse tendria que implicar al
corazdn, al alma, al espiritu y a todo nuestro ser, cuando
se deje que Dios nazca y renazca en el pesebre del corazén,
cuando permitimos que la estrella de Belén nos guie hacia
el lugar donde yace el Hijo de Dios, no entre los reyes y el

lujo, sino entre los pobres y los humildes.

La fe es una relacién personal, la experiencia de un encuentro
entre nuestra libertad y el don de Dios, gratuito y salvifico.

La religién auténtica no es una teorfa, sino una aventu-
ra: la de irnos haciendo libres, tratando de conservarnos y
de madurar en el amor, el verdadero espacio donde el Espi-
ritu nos alcanza en lo profundo y nos transforma.

El creyente

El verdadero creyente sabe que, mientras transcurre su ca-
mino, al mismo tiempo experimenta la alegria de la presen-
cia divina y la fatiga de la oscuridad y de la duda.

Bruno Forte, obispo y te6logo, confiesa que él despierta
cada mafana como un ateo, y sélo gradualmente asciende a
la fe. Ve al creyente como un peregrino nocturno, inquieto,
en busqueda de la verdad.

Todavia B. Forte, afiade:

Por eso, el creyente no es en el fondo mas que un
pobre ateo, que cada dia se esfuerza por comenzar
a creer... La fe es un continuo convertirse a Dios, un
continuo entregarle el corazén, comenzando cada
dfa, de modo nuevo, a vivir la fatiga de creer, de es-
perar, de amar.

e300



Para Bernard Lonergan, la fe consiste en la percepcién de la
sinfonia del amor propio de Dios. Y lo increible es que podemos
llegar a esa percepcidn, si aceptamos entrar en “el fluir de
esa musica”.

Karl Rhaner es considerado un “teélogo subterraneo”, por-
que pone atencién al Espiritu que trabaja en nuestro interior,
a niveles mas profundos de aquellos de los credos y conceptos.

Rahner hablaba de los “cristianos anénimos”, los que no
se confiesan tales; sin embargo, por lo auténtico de su vida,
son tal vez mejores cristianos que los “oficialmente” reco-
nocidos como tales, aunque vivan en el anonimato.

Santo Tomds comienza su obra magna afirmando que de
Dios podemos sélo saber “que es”, pero no podemos saber
“qué es”.

Reconocemos que Dios seguird siendo un Misterio, que
nos rebasa totalmente. Es “el Dios sin Nombre”, pero al mis-
mo tiempo el Dios “con rostro humano”. Desde los pobres, los
enfermos y los abandonados de la tierra se convierte en una
“voz” més que en una imagen (que serfa siempre un idolo).

El creyente sincero se confiesa humildemente como un
hombre en camino, siempre en bisqueda de la verdad, por-
que él mismo debe responderse preguntas y clarificar su
propio camino de fe.

Caminos hacia el encuentro™

El momento presente es un desafio notable para nosotros:
sigue viva la tentacién de aprisionar la fe en proposiciones
doctrinales y frias, que no hacen arder el corazén.

15i la falta de fe puede indicar una confusién, un caminar sin
rumbo, hace falta el encuentro: consigo mismo, con el mundo,
con los demds, con Dios.

31



Lo humano es el camino hacia el cristianismo. Un cami-
no de conversion. La expresién del pensamiento pierde su
valor cuando olvida lo humano (papa Francisco).

En realidad, entre todas estas tareas, lo que deberiamos
atender con més cuidado es, en el fondo, la conversién de
nosotros mismos. Antes de buscar técnicas, debemos culti-
var nuestra propia vida cristiana para ofrecer un testimo-
nio creible. Tenemos que crear un programa de formacién
para nosotros mismos, que nos capacite para dar razén de
nuestra esperanza (por ejemplo, lectura de la SE, de buena
literatura).

El compromiso social
Hay una actitud humana que es camino seguro al encuen-
tro con Dios: el compromiso por la justicia, por lograr un
mundo mds humano. Que Dios existe significa que es posi-
ble construir un mundo mds humano, mas libre, més justo.
La grave situacidn de injusticia social que desgarra hoy
a la humanidad, concretamente, en los paises del Tercer
Mundo, nos cuestiona seriamente. ;Cémo vivir tranquilos,
mientras tantos hombres, mujeres y nifios mueren de ham-
bre o sobreviven en situaciones absolutamente inhumanas
e intolerables?

Algunas acciones concretas
Acercandonos a la conclusidn, nos preguntamos: ;qué ha-
cer? Nuestra fe tiene que pasar a la accién. El discurso con-
vincente sobre Dios no se hace contemplando las estrellas,
ni menos a s{ mismo, sino mirando a la tierra ensangrenta-
da, la tierra que absorbe la sangre de los hijos de Dios.

1. Necesitamos redescubrir el atractivo del Evangelio: el te-
soro escondido, la perla preciosa del Reino, que es Jestis mismo.

032



Buscar el encuentro personal con Jesucristo. La experiencia de
Dios, personal, es insustituible.

Esta es una ocasion para plantearnos: cémo debe ser hoy
la formacidn en la fe; las nuevas pedagogias que hoy se ne-
cesitan.

2. El amor fraterno, préctico y concreto, es la primera
respuesta a la pregunta: ;cémo hablar de Dios hoy? La pa-
rdbola del samaritano (Lc 10,29-37) serfa un ejemplo muy
elocuente en la evangelizacién necesaria hoy dia.

La Iglesia del futuro

;Cudl es la nueva forma de Iglesia para este tercer milenio? La
que quisiéramos crear: una Iglesia humilde y fuerte, libre,
abierta a la autocritica y disponible a su transformacién. La
situacién actual de increencia puede ser un tiempo favora-
ble para crear una forma nueva de vivir nuestra vocacién
cristiana.

Una imagen de la verdadera Iglesia es la que reflejan
muchos hombres y mujeres sin fama, sin prestigio, sin vi-
sibilidad en los periddicos. Su presencia pasa inadvertida
ante nuestros 0jos porque no tienen propiedades ni cuenta
en el banco, sin embargo, son nuestros compatieros de ca-
mino. Son también peregrinos, como nosotros, y van sem-
brando amor por todas partes. Con su actitud silenciosa, su
paso por el mundo va llenando el ambiente de la fragancia
del Evangelio. Hacen el mundo mas habitable. Sin palabras,
dan con su vida testimonio del verdadero Dios.

Conclusién

Para hablar de Dios hoy es necesario crear un nuevo len-
guaje, mas poético y simbdlico que racional y abstracto,
mds humano y emotivo que especulativo.

033



El camino de Emats es un ejemplo elocuente: escuchar
la historia y la palabra de Jesus, vivir con la comunidad, ce-
lebrar la eucaristfa. Es una invitacién a toda teologfa pasto-
ral a aprender a caminar con los no creyentes de nuestro
tiempo, como hace Jesus con aquellos discipulos desanima-
dos. Es un ejemplo bello y poético de una narrativa de hacer
el camino interior de reconocimiento del Resucitado que
camina con nosotros.

La recuperacién de momentos de silencio y de atencién a
la propia interioridad serd una dimensién donde se encuen-
tra la verdadera nutricidn espiritual. El viaje hacia la interio-
ridad podra facilitar la llegada a su climax, que es la fe. Desde
ah{ podremos expresar con sinceridad la confianza del que
ha encontrado el Camino, segtin las palabras del himno:

Sefior, ;a quién iremos,

Si t eres la Palabra?

(...) Sefior, ;a quién iremos,
si tu voz no nos habla?

(...) (A dénde iremos, dinos,
Sefior, si no nos hablas?
iVerbo del Padre, Verbo

de todas las mafianas,

de las tardes serenas,

de las noches cansadas!

;A dénde iremos, Verbo,

si tu eres la Palabra?'?

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA TORREON, A 28 DE OCTUBRE DE 2021

20ficio de lecturas, 7 sept., 2017.

034



ESTRENAR UN CORAZON NUEVO
La conversién: un proceso del Espiritu

Qué es la conversién

n los periodos del afio que podemos distinguir

como “penitenciales” (tiempos litdrgicos: Advien-

to, Cuaresma) o en retiros espirituales y jornadas
de reflexidn, surge espontdneamente el tema de la pe-
nitencia. Tradicionalmente se entendfa como un tiempo
propicio para imponernos algunas privaciones o “mor-
tificaciones”externas, pero hoy sabemos que se trata de
algo mds profundo: buscar un cambio de nosotros mis-
mos escuchando el llamado a mejorar nuestra vida. Tam-
poco se pretende una transformacién heroica. Basta al
menos con querer ser mejores. Los ideales muy altos de
herofsmo en bisqueda de la perfeccién suelen fracasar,
y dejan una sensacién de frustracién. Sin negar la vali-
dez de una decisién radical, vale més un intento modes-
to que, aunque pueda parecer “light”, es mas conforme
con nuestra realidad humana, pobre y limitada, y méas
realista, mds humilde y, por lo tanto, mas acorde con el
realismo del Espiritu.

Alo largo de la vida, mientras vamos enfrentando los dis-
tintos compromisos y preocupaciones de cada dia, nuestro
camino se va ensombreciendo y a veces parece que perdemos
la brijula. Sentimos que nuestros pasos vacilan y se vuelven
inciertos. Aunque nuestra orientacién fundamental no esté
totalmente desviada, reconocemos con sinceridad que es ne-
cesario enderezarlo. Debemos “ordenar la vida”.

¢35



El tema es muy antiguo en la historia del pueblo de Dios.
Podemos rastrearlo ya en la predicacién de los profetas:

A. Como un “buscar a Yahvé”:

* Porque esto dice Yahvé a la casa de Israel: Bisquenme a mi'y
vivirdn! (Am 5,5).

B. O sencillamente como un franco llamado a la conver-
sidén:

* Por mi vida —ordculo del Sefior Yahvé— que yo no me com-
plazco en la muerte del malvado, sino en que el malvado se con-
vierta de su conducta y viva. Conviértanse, conviértanse de su
mala conducta. ; Por qué han de morir, casa de Israel? (Ez 33,11).

C. Podemos ir directamente al Evangelio. Y abriendo el
de Marcos, ya al principio, encontramos la voz del mismo
Jesus:

* El tiempo se ha cumplido y el Reino de Dios ha llegado; con-
viértanse y crean en la buena noticia (1,15). Y cuando Jesus en-
via a los Doce en misién, dice el evangelista: Los discipulos se
fueron a predicar la conversién (Mc 6,12).

(En qué consiste, pues, “la conversién”? Si buscamos
una respuesta biblica, podremos decir que es un regreso a la
casa paterna. Porque la imagen de nuestra vida desordenada
—en la teologfa moral tradicional, dirfamos “nuestro peca-
do”— es descrita en las paginas biblicas como un alejarnos
de la casa paterna. Es lo que hace equivocadamente el hijo
prédigo de la pardbola: retine una supuesta “herencia” y se
va lejos de la casa de su padre a una aventura descabellada
que lo va a poner en grave peligro. ;En qué va a consistir su
“conversién”? Precisamente en el regreso. Se trata de un
proceso: primero, toma conciencia de su condicién misera-
ble, luego reconoce con humildad su error y, finalmente, se
decide a regresar.

036



El proceso

En su conciencia, siente un peso agobiante, como expresan
las palabras del salmo: Pues yo reconozco mi delito, mi pecado
estd siempre ante mi (Sal 51,5). Y toma la decisién: jregresar!,
y una vez delante de su padre, reconocer: contra ti, contra ti
solo pequé, lo malo a tus ojos cometi (Sal 51,6). No habia sido
consciente del dolor que habfa causado a su padre. Nin-
guna palabra de gratitud de parte suya, ningtin gesto que
suavizara su partida, que desgarré el corazén del papa. La
escena de su ida es tristisima. Pero se decide, finalmente,
a regresar. Desde ese momento, comienza a sentir una paz
que lo invade, como los efectos de una medicina saludable.
Empieza a sentirse perdonado aun antes de encontrarse
personalmente con su padre. Y experimenta la dicha que
expresa el salmo:

jDichoso al que perdonan su culpa
y queda cubierto su pecado! (Sal 31,1).

Pero, imaginando diversamente la parabola, ;qué tal si
lo vence el orgullo y decide quedarse e intentar sobrevi-
vir en medio de su miseria? Pudo suceder, como de hecho
sucede a otros, que hubiera preferido quedarse lejos, y tal
vez morir antes que regresar y aguantar la humillacién de
reconocer su error delante del padre o de la familia. Pero
en la pardbola de Jests subyace un elemento pedagdgico
fundamental, que se esconde en la narracién: ademas de su
situacién miserable, algo en el fondo lo mueve y le da con-
fianza para regresar: conoce a su padre, y sabe que él no lo
rechazard. Si hubiera sido otro tipo de padre, un hombre
duro y cruel, como hay tantos, hubiera preferido continuar
en la lejania, sin esperanza, sumido en la tristeza y frustra-

037



cién. Pero una confianza fundamental anida en su corazén:
jsu padre lo va a perdonar!

Es muy desoladora la situacién de dolor que sabemos
experimentan muchos jévenes (y no pocos adultos), que
prefieren callar y soportar la tortura que los atormenta
con el sentimiento de culpa que han soportado, a veces,
durante afios. La vergilienza ante un triste suceso del pa-
sado los atenaza. Desgraciadamente, ademads, en no pocos
casos, ha quedado indeleblemente marcada en su concien-
cia la imagen de un Dios-Juez implacable, y no la del Padre
misericordioso, que es la que nos ensefia Jesus, y que estas
personas, victimas silenciosas, parecen no haber conocido
nunca. Sucumben ante esa imagen terrible de un Dios duro
y exigente, porque no se sienten dignos ni siquiera de acer-
carse a El. Para vivir la gracia de la conversidn, es necesario
corregir esa imagen de Dios, y aceptar, finalmente, al Dios
de bondad.

El hijo menor se pone en camino. En su proceso, ha ha-
bido un punto clave: la decisién de regresar, que supera
las posibilidades humanas. Esta decisién de recomenzar se
debe, en realidad, no a nuestra capacidad de introspeccién,
sino a la gracia de Dios. La conversidn, el cambio profundo
de nosotros mismos, es un don, pues se trata de un cambio
de “corazén”, hablando biblicamente. Desde luego que su-
pone, de parte nuestra, acoger ese don. El pecador es lla-
mado a recibir el perdén, pero Dios no puede imponerle
su perddn a fuerza. El pecador debe aceptarlo. Y después,
ciertamente, agradecerlo, especialmente cuando llega a la
conviccién de que Dios estd siempre dispuesto a perdonar,
como celebra la liturgia, con gran aliento para todos: jOh
Dios, que nos das la prueba mds delicada de tu omnipotencia en
perdonar...! Las palabras del salmo sefialan la confianza que

038



vivia el pueblo de Israel en Dios, que tiene “entrafias de mi-
sericordia”:

Si retienes las culpas, Yahvé,
;quién podrd resistir?
Pero el perddn estd junto a ti... (Sal 130,3-4).

;Qué es, en realidad, lo que nos mueve a decidirnos a
“regresar a la casa paterna”? Mas que nuestra situacién de
desgracia, pesa la bondad de Dios. San Pablo, denuncian-
do el error de los que juzgan a los demads, argumenta con
la misma verdad: ;O desprecias, tal vez, sus tesoros de bondad,
paciencia y tolerancia, sin reconocer que esa bondad de Dios te
impulsa a la conversién? (Rom 2,4). La frase paulina recuerda
espontdneamente las palabras de aquel otro salmo dedica-
do a cantar el amor de Yahvé:

Yahvé es clemente y misericordioso,
lento a la célera y lleno de amor;

no se querella eternamente,

ni para siempre guarda rencor;

1o nos trata segun nuestros yerros,

ni nos paga seguin nuestras culpas (Sal 103,8-10).

Frases que recuerdan la invocacién de Moisés, del Nom-
bre de Yahvé, que registra el libro del Exodo. Sus palabras
contienen tal vez la mejor descripcién del Dios de Israel,
siendo imposible definirlo:

Yahvé pasé por delante de él y exclamé: “Yahvé, Yahvé,
Dios misericordioso y clemente, tardo a la c6lera y rico en

amor y fidelidad, que mantiene su amor por mil genera-

©30.



ciones y perdona la iniquidad, la rebeldia y el pecado... (Ex
34,6-7).

La vida en el Espiritu

Pero sucede con frecuencia que nuestro nivel de vida cris-
tiana se ha quedado en la superficie. Parece que hemos
sido bautizados sélo “con agua”, como habia anunciado el
Bautista: Yo los he bautizado con agua, pero él [refiriéndose a
Jesus] los bautizard con Espiritu Santo (Mc 1,8). En occidente
nos hemos contentado con una vida creyente centrada en
précticas externas en las que ha faltado el espiritu. Hemos
estado practicando una religién de cumplimiento de nor-
mas, de satisfaccién de leyes, de apariencias, aunque sean
revestidas de religién. No hemos sido verdaderamente bau-
tizados “en Espiritu”, porque no hemos aprendido a vivir la
relacién con Dios en el amor. Nos ha faltado la sensibilidad
del espiritu, la escucha atenta a la voz que nos llama a cam-
biar de mente y corazén.

La conversién supone un proceso largo y dificil. Normal-
mente, se suponen afios de esfuerzo paciente y perseveran-
te. Ser creyente no se consigue en un dia. Supone mucho
trabajo del Espiritu Santo, que necesita de nuestra coopera-
cién. La promesa de Dios es esperanzadora, pues por medio
del profeta ofrece algo que parece humanamente inalcan-
zable:

Yo les daré otro corazén y pondré dentro de ellos un espi-
ritu nuevo: arrancaré de su cuerpo el corazén de piedra y
les daré un corazén de carne, a fin de que sigan mis pre-
ceptos y observen mis leyes, poniéndolas en préctica. Asi
ellos serdn mi Pueblo y yo seré su Dios (Ez 11,19-20).

40



Pero ha sucedido algo que estamos encontrando todos
los dfas en estos ultimos afios: la oleada de un secularis-
mo arrollador, que, como una epidemia, nos ha invadido
y ha ido erosionando, y en algunos casos, casi eliminado,
lo que quedaba de vida creyente en muchos de nuestros
contemporaneos. Viven “alejados”, pero practicamente
inconscientes de su situacidn. Y no sienten ya el vacio que
va dejando en su corazén esa lejania de Dios, sencillamen-
te porque se han acostumbrado a vivir sin Dios. Drama-
ticamente, Dios ha quedado fuera de su dmbito vital. Por
tanto, la pregunta sobre la lejania y del necesario regreso
ni siquiera se plantea.

El encuentro con el Sefior

Si para llegar a la conversién auténtica no podemos con-
tentarnos con el cumplimiento externo de las normas, ;qué
falta? Dar el paso hacia la fe verdadera, que estd mas alla
de la aceptacién de verdades y dogmas. El paso necesario
es hacia un encuentro personal precisamente con el Sefior
Jests. Mientras él siga siendo un personaje, por mas im-
portante que sea, pero alguien externo a nosotros, como el
Maestro de la nueva ley, no hemos entrado en el dmbito del
creyente. Lo haremos en el momento en que el Sefior Jesus
haya comenzado a ser una persona viva y actual en nues-
tra vida, con la cual hemos ido estableciendo una verdadera
amistad.

Pero nadie hace amistad con una idea, por grande que
sea. Tenemos que descubrirlo como amigo: A ustedes los
he llamado amigos, porque todo lo que he oido a mi Padre se lo
he dado a conocer (Jn 15,15). Para conocer lo que Jesds “ha
ofdo de su Padre” tenemos que escuchar lo que él vino a
decirnos. ;Dénde? En la palabra que nos dirige y que en-

041 e



contramos en la Sagrada Escritura, particularmente en su
Evangelio, aunque no sélo. Por ejemplo, son elocuentes las
palabras del Apocalipsis: Ten en cuenta que estoy a la puerta y
llamo; y si alguno oye mi voz y me abre, entraré en su casa y ce-
naremos juntos los dos (3,20). Tenemos que estar atentos para
escuchar su llamado y abrirle apenas toque. Entonces, es-
cuchéndolo, comenzaremos a ser sus discipulos, estaremos
entrando en el proceso de conversidn.

En este camino de crecimiento, como discipulos, vamos
aprendiendo a ser ensefiados, es decir, a ser conducidos por
el Espiritu, para vivir como hijos de Dios, segin las pala-
bras de Pablo: todos los que se dejan guiar por el Espiritu de Dios
son hijos de Dios (Rom 8,14). Dejarse conducir por el Espiritu
supone una sensibilidad y delicadeza interior, que ayudan
al creyente a ser discipulo de Jesus. En su discurso de des-
pedida, hablando del Paréclito que él enviaria a los suyos,
decia: Cuando venga él, el Espiritu de la verdad, los guiard hasta
la verdad completa (Jn 16,13).

Quien reciba la gracia de vivir, finalmente, este encuen-
tro personal con el Sefior, recibe el don de encontrar el te-
soro escondido del que habla el Evangelio:

El Reino de los Cielos es semejante a un tesoro escondido
en un campo. Cuando alguien lo encuentra, vuelve a es-
conderlo y, de tanta alegria que le da, va, vende todo lo que

tiene y compra el campo aquel (Mt 13,44).

Para recibir este don del encuentro con el Sefior es ne-
cesaria la actitud del que se sabe necesitado. Un corazén so-
berbio, arrogante y lleno de si mismo, esta bloqueado, pero
un espiritu sencillo y abierto esta preparado, como hace ver
Pagola:

04D



Muchos encontrarén a Dios, si saben pasar de una actitud
de defensa respecto a El, a una de acogida; del tono arro-
gante a la oracién humilde; del miedo al amor; de la auto-
condena a recibir su perdén. Y todos daremos mds espacio

a Dios si lo buscamos con corazén simple.!

En realidad, es el camino que Dios ha tenido prepara-
do para nosotros desde siempre, segiin nos ayuda a ver san
Pablo: Dios nos ha elegido en El antes de la fundacidn del mundo,
para que vivamos ante El santamente y sin defecto alguno, en el
amor (Ef 1,4). No se trata de un hallazgo o de una decisién
personal reciente. Es el proyecto de Dios para nosotros, des-
de “antes de la fundacién del mundo”.

La dimensidn social

Hay todavia otro aspecto importante en este proceso de
transformacién: la dimensién social. Nuestro modo de vi-
vir debe ser tal que ilumine, que irradie luz para los demas:
Brille asi su luz delante de la gente, para que los demds, viendo
sus buenas obras, glorifiquen a su Padre que estd en los cielos (Mt
5,16). Todos necesitamos ver en otros una forma concreta
de vivir que refleje en vivo, como testimonio, el Evangelio
de Jesus. Sabemos que los ejemplos nos impactan, sencilla-
mente “nos arrastran”. El mismo ensefia a sus discfpulos a
observar y a ser sensibles a las necesidades y sufrimientos
de los que nos rodean. Es sensible a las necesidades huma-
nas de alimento, comprensién, compafifa, perddn, y al su-
frimiento de tanta gente, particularmente los enfermos y
los marginados de aquella sociedad. En este proceso, aun-

! J. A. PAGOLA, La via aperta da Gesti, 2 Marco (orig. El camino abierto
por Jestis. Marcos), Desclée de Brower, Bilbao 2011, p. 18.

043



que hablemos de cambio personal, no basta la busqueda del
perfeccionamiento de si mismo, como si estuviéramos solos
en el mundo. Nos transformamos transformando.

Precisamente la desviacién que una y otra vez denuncian
los profetas en el pueblo es el olvido de los pobres, la con-
centracién del interés en si mismo. El pecado, para la Biblia,
es principalmente el pecado social descrito como agresién a
los préjimos, sobre todo a los mas débiles. Es intolerable ante
Dios el abuso contra los pobres, las viudas y los nifios, gru-
pos que representan a los indefensos del mundo. Con ellos
se identifica el Sefior: Les aseguro que cuanto hicieron a uno de
estos hermanos mios mds pequefios, a mi' me lo hicieron (Mt 25,40).
Por eso, no puede haber ninguna conversidn auténtica que
no tenga en cuenta el sufrimiento de los pobres.

La historia de las grandes conversiones nos ensefia cémo
estos hombres y mujeres (los santos), llegaron, finalmente,
a esta decisién: dedicar la vida y los propios recursos a ser-
vir a los predilectos de Dios. Asi es como han nacido escue-
las, proyectos sociales, hospitales, asilos; o bien, una mayor
dedicacién a la propia familia, o el compromiso con una mi-
sién en el extranjero. Siempre acciones que responden a la
pregunta: ;qué debo hacer por Cristo, que me ha perdonado
y me ha llamado a su servicio?

Los “justos”

Podemos encontrar el caso de una persona aparentemente
buena, siempre en paz y armonia, “sin problemas”, la de al-
guien que permanece “en la casa paterna”, y que no siente
la necesidad de cambio alguno. Aparentemente, en su vida,
todo estd en orden. Pero surge la pregunta inmediatamente
por lo auténtico de tal estilo de vida: ;se queda en la casa fa-
miliar para evitar problemas, para no correr riesgos ni com-

044 e



prometerse con nadie?, ;o vive realmente buscando el servi-
cio a los demds? Desgraciadamente, es la situacién de quien
no siente ninguna necesidad de conversién. Se considera
“justo” porque no entra en problemas con nadie, aunque no
haga nada por los demas, sino lo estrictamente necesario.

Es el caso del hermano mayor de la pardbola del hijo pré-
digo: ha permanecido siempre en casa, pero no solamen-
te no se alegra ni festeja el regreso de su hermano, como
hace admirablemente el padre: se llena de ira y envidia.
;No tendremos este tipo de casos en la comunidad creyente
(la Iglesia), en gente que se considera “en orden”, que hace
oracién “de pie, adelante en el templo, diciendo: ‘Gracias,
porque yo no soy como los demds hombres: rapaz, injusto y
adultero; ni tampoco como este publicano™ (Lc 18,11)? Es la
situacién conocida como “tibieza espiritual”, de tal manera
aborrecible que provoca ser “vomitado” por Dios, en pala-
bras del Apocalipsis (3,16).

Conclusién
Tal vez en nosotros mismos brote espontdneamente otra
pregunta: “Y yo, ;de qué tendrfa que convertirme? ;Qué as-
pecto o aspectos de mi vida necesitan una correccién en el
rumbo que van llevando?” Examinando nuestra situacién,
vemos con sinceridad la gran carencia con la que hemos vi-
vido, como muchos hombres y mujeres de nuestra genera-
cién: la ignorancia del Evangelio, con la triste consecuencia
de la ignorancia de la persona de Jesucristo y la Buena Nue-
va de Dios. Y si no hacemos algo, seguiremos siendo un ni-
mero mas en la lista de los “catdlicos”, pero sin pertenencia
real al grupo de los discipulos de Jests.

Si queremos enderezar nuestros pasos, pensando no
s6lo en evitar los pecados (posicién moralizante de la con-

045



versién), sino en comenzar una existencia mas inspirada e
inspiradora, luminosa, alegre, servicial, entonces el cami-
no es conocer al Sefior Jesus, cultivar una amistad con él,
precisamente desde la inspiracién de su Evangelio. Tene-
mos que decidirnos a abrir sus pginas, a leerlo, meditarlo y
aprender a orar con y desde sus palabras.

La conversidn, por tanto, llevada a su realizacién com-
pleta, no se contenta con “evitar el mal”, sino que, con una
ambicién mayor, procura una vida mas plena, de mayor sa-
tisfaccidn personal, que se refleje en la practica de las obras
de misericordia, criterio dltimo y definitivo de la identidad
de los hijos de Dios. Y llegamos, sin esperarlo tal vez, a la
conviccién de que la reflexién sobre la conversién, mas que
concentrarnos en el esfuerzo humano, nos lleva a explorar
y descubrir con mds profundidad el misterio de Dios que
nos ofrece, una y otra vez, sus tesoros de misericordia y

bondad.

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA TORREON, FEBRERO DE 2022

046



LA DIMENSION DE LA ALEGRIA

El mundo actual

0 se necesita una observacién aguda de nuestro

mundo actual para descubrir inmediatamente a

tanta gente deprimida y triste, que parece avanzar
por la vida, como a mds no poder, sin esperanza. Externa-
mente, pueden dar la impresién de estar bien, como ellos
dicen. Pero no es dificil adivinar que no es asi. Su interior
estd tan contaminado que refleja tristeza. Parece un pasillo
oscuro, invadido de telarafias.

Desgraciadamente, las razones de esta situacién afloran:
por todas partes, amenazas de violencia, quejas continuas
sobre la corrupcién politica, la inseguridad, la desocupa-
cidn, la carestia de la vida, dificultades en el matrimonio,
enfermedades... “;Cémo no va uno a sentirse mal?”, puede
ser la respuesta espontdnea. Por eso encontramos caras lar-
gas, respuestas secas, cortantes, conversaciones sin humor,
matrimonios aburridos.

La sociedad tecnoldgica de nuestros dias ha logrado au-
mentar los niveles de diversién y de placer, propiciando in-
tensamente la llamada cultura del entertainment. Pero no ha
sido capaz de engendrar la verdadera alegria, porque esta es
una dimensidn espiritual que estd mds alld de la mera tec-
nologfa. Muchas diversiones, multiplicadas hoy al infinito,
dejan el corazdn vacio. jQué triste experiencia encontrar j6-
venes desanimados, caminando sin rumbo! Sencillamente,
no encuentran satisfaccién a sus deseos. Acallan como pue-
den su sed de compafiia y tratan de llenar su vacio interior

047 e



con diversiones estrepitosas que los dejan en condiciones
desoladoras.

Es hora de plantearnos, pues, la pregunta: ;dénde en-
contraremos esta plenitud que buscamos, a veces incons-
cientemente? Sentimos vivamente su carencia. Necesita-
mos una fuerza interior, una experiencia de vida nueva.
;Dénde y cdmo encontraremos esa energfa que nos renue-
ve y nos anime?

LA EXPERIENCIA DE CRISTO RESUCITADO

Una experiencia desconocida

Subrayo lo de “experiencia”. No se trata de un tratado fi-
loséfico o teoldgico, por mas elaborado que sea. Nos hace
falta algo que conmueva, que nos haga arder el corazén. Es
hora ya de abrir el corazén y recibir el anuncio de la Pascua:
“iCristo ha resucitado!” Un anuncio dirigido a nosotros. Y
no olvidemos el adverbio importantisimo: “ha resucitado
verdaderamente”.

Sin embargo, hemos de reconocer, con realismo y humil-
dad, que el Misterio de la Resurreccidn, el centro de nuestra
fe, la celebracién mas importante del afio, ha tenido escaso
lugar en nuestra conciencia de creyentes. Hasta hace pocos
afios, en nuestra practica litirgica, se celebraba la Cuares-
ma, y ya. Todo terminaba con el “Sdbado de Gloria”. ;Y la
Pascua? No se sabia bien a bien qué cosa era. Si acaso, se iba
a misa el Domingo de gloria. Pero no se sabia casi nada del
Tiempo Pascual.

Poco a poco, gracias a la nueva conciencia que se ha ido
ganando, por el influjo inspirador del Concilio Vaticano 1I,
se ha ido avanzando en el conocimiento y aprecio del Mis-
terio Pascual. Pero estamos todavia lejos de este misterio
central en cuanto a su celebracién e incorporacién en nues-

048



tra vida cristiana. Se ignora qué es la Pascua, qué significa-
do tiene para nosotros.

La Resurreccion de Jesus, fuente de nuestra alegria

El efecto que causé a los discipulos haberse encontra-
do con Cristo vivo, resucitado, fue siempre de alegria: Los
discipulos se alegraron de ver al Sefior, escribe el evangelista
Juan (Jn 20,20), después de que Jesus se presenta delante
de ellos, que estaban encerrados, llenos de miedo. Serd la
experiencia tan repetida en personas y comunidades, que
van viviendo el encuentro con el Resucitado, a través de sus
testigos, que les van abriendo las puertas de la fe. El Espiritu
Santo, don del Resucitado, despierta en el corazén el gozo
profundo de aquel que se sabe perdonado. De diferentes
maneras, el libro de los Hechos de los Apdstoles testimonia
esta experiencia de los primeros cristianos al irse encon-
trando con el Resucitado:

* La Iglesia estaba en paz por toda la Judea, la Galilea y la Sama-
ria; crecia y caminaba en el temor del Sefior, llena del consuelo
del Espiritu Santo... Los discipulos estaban llenos de alegria y del
Espiritu Santo (Hech 9,31; 13,52).

+ Ellos marcharon de la presencia del Sanedrin, alegres por haber
sido considerados dignos de sufrir ultrajes por el Nombre (Hech
5,41).

+ Felipe bajé a una ciudad de Samaria y les predicaba a Cristo... Y
hubo una gran alegria en aquella ciudad (Hech 8,5.8).

+ Al ofr esto, los gentiles de Antioquia de Pisidia, se alegraron
(Hech 13,48).

+ Los discipulos quedaron llenos de gozo (Hech 13,52).

040



El evangelio de Juan resalta el anuncio de Jesus referente
a su regreso, al final de los tiempos, y el gozo que desper-
tara es tal que nadie lo podrd quitar a sus amigos: Volveré a
ustedes y su corazdn se regocijard y el gozo que entonces experi-
mentardn nadie se los podrd arrebatar... Pidan y recibirdn, y su
gozo serd completo (Jn 16,22-24).

Jesus resucitado es alguien que ha vencido a la muerte.
Nunca se habia sabido de ningtin hombre que hubiera veni-
do a nuestro mundo, que se presentara vivo, después de ha-
ber sido asesinado. Es el primero en regresar de la muerte
y cruzar esa frontera. Y se dedica a consolar, a dar la paz, a
ofrecer seguridad y confianza a los suyos. Dondequiera que
se presenta, dice: La paz esté con ustedes (Jn 20,19.21). Al co-
razén inquieto de los suyos les trae lo que todos tanto anhe-
lamos: el don de la paz. Ya él habia dicho en aquella noche
de despedida: Les dejo la paz, mi paz les doy, no se la doy como
la da el mundo (Jn 14,27). Por eso, san Ignacio, en sus Ejerci-
cios, contempla a Cristo resucitado, y observa: “mirar el ofi-
cio de consolar que trae Cristo nuestro Sefior, comparando
c6mo un amigo suele consolar a otro” (EE 224). En realidad,
el mundo no puede dar la verdadera paz. Sus promesas de
felicidad son siempre simulacro y banalidad.

El temor a la muerte es algo que desde siempre se ani-
da en el corazén humano. Actualmente, incluso, se evita
el tema en las conversaciones. Y se intenta alargar la vida
todo lo posible, con toda clase de programas del cuidado
de la salud. Pero en el fondo persiste el temor a la muerte.
Por eso, la resurreccién de Jests, como contraste, es una
garantia de vida para todos nosotros. ;Cémo no va a darnos
confianza aquella peticién de la llamada “oracién sacerdo-
tal” de Jesus, cuando ora por los suyos, en la vispera de su
pasion: Padre, deseo que los que tu me has dado estén también

e50 ¢



conmigo alli donde yo esté, para que contemplen la gloria que me
has dado (17,24).

La resurreccién de Jesus inspira un estilo de vida en la
serenidad y la confianza, porque nos ofrece la seguridad de
una presencia amorosa, como habia prometido el mismo
Jesus: Y estén seguros de que yo estaré con ustedes todos los dias,
hasta el fin del mundo (Mt 28,20).

;Cémo dejar pasar inadvertido este gran Misterio, en
nuestra vida, como si Jests no hubiera resucitado? Pablo
nos recuerda que, por el bautismo, hemos sido incorpora-
dos a la muerte de Jesds. Mds aun, hemos sido sepultados
con él, para que, asi como Cristo fue resucitado por la obra
magnifica del Padre, asi nosotros podamos conducir una
novedad de vida. Pablo supone que somos conscientes de
nuestra nueva realidad de bautizados, que hemos aceptado
con gratitud nuestro bautismo, y por eso afirma: Si hemos
resucitado con Cristo, busquemos las cosas de arriba... Aspiren a
las cosas de arriba, no a las de la tierra (Col 3,1-2). Sabemos que
la expresién “las cosas de arriba” no ha de entenderse como
una categoria fisica, sino teoldgica: aspirar a las cosas del
Espiritu, los valores del Evangelio, y no quedarnos atrapa-
dos por los bienes de este mundo. Quien asi vive, comienza
a manifestar espontdneamente una forma de vida diferen-
te, que refleja una existencia iluminada por una luz espe-
cial: la de Cristo resucitado, que vive en su corazén.

Los reflejos de la Resurreccién

Como la vida del bautismo, en el creyente maduro, se refleja
en los dones del Espiritu, del mismo modo la fe en el Resu-
citado se manifiesta en un estilo de vida que da a conocer
la novedad de vida que él nos trae. Se trata precisamente de
las dimensiones de la Resurreccion en el cristiano: un conjun-

e5] e



to arménico de virtudes que expresan una riqueza interior.
Cristo resucitado estd ahi, como en su santuario, y se va ma-
nifestando en actitudes, en servicios, palabras y gestos que
denotan “las cosas de arriba”. ;Cudles son esas virtudes que
reflejan al Resucitado en la vida humana?

La paz interior

Imposible vivir contento cuando la conciencia esta intran-
quila. De un corazén reconciliado fluye espontdneamente
la sonrisa sincera, la que nace de lo profundo de nosotros
mismos. No es ficticia, como la de los rostros que sonrien
“para salir en la foto”. Es increible que mientras los ade-
lantos tecnoldgicos, en la sociedad occidental, han hecho
avanzar la duracién de la vida humana (mejorias alimen-
ticias, cuidados médicos, acceso a la educacidén), al mismo
tiempo es una realidad la marcada insatisfaccién en tantos
deprimidos de hoy. Ademads, la mayor parte de la humani-
dad no tiene acceso a estos adelantos y carece de lo mds
indispensable para una vida humana.

El silencio

No hay hombre notable en la historia humana que no ten-
ga como explicacidon de su grandeza haber vivido grandes
periodos de silencio y soledad, porque es ahi donde se escu-
chalavoz interior, la voz del Espiritu. Desgraciadamente, el
hombre contemporaneo parece tenerle péanico, y huye de
él. Es en el silencio donde madura la persona y se prepara a
la experiencia de la alegria interior.

Ya Thomas Merton, el monje trapense, decia, a propdsi-
to del silencio, que el estrépito y el griterio de la sociedad
moderna expresaba verdaderamente su ateismo y deses-
peracién. Nos puede suceder, si nos asociamos a ese ruido

052



destructor, que nos sintamos expulsados del paraiso del
silencio. Joan Chittister, al escribir sobre el tema, dice: “El
silencio es el arte perdido de esta sociedad. Los alaridos han
reemplazado a la razén, la fuerza ha sustituido a la diplo-
macia. Los gritos han reemplazado a la conversacién como
pauta elegida para la comunicacién familiar”.!

El silencio no consiste sélo en la ausencia de ruido, sino
en aprender a acallar el ego. Cuando disminuye el ego, aflo-
ra el amor que llevamos dentro y que podemos ayudar a
madurar.

La contemplacién

Es hermana del silencio. Y aqui se coloca la oracidn, en sus
multiples formas, como formando parte del “campo semén-
tico™ de la alegria. “La gufa para el creer genuino —dice
Ravasi— es la via de la oracidén en todas sus multiples iridis-
cencias (variedades de color). Orar es también un arte, un
ejercicio de belleza, de canto, de liberacién interior”.? En el
terreno de la oracién debemos considerar, de una manera
especial, la oracién del pueblo de Dios, que a lo largo de los
siglos ha inspirado y alimentado su fe: los salmos, verdade-
ra pedagogia de esta dimensidn. El creyente, que vive en paz
y en armonia, ora espontdneamente, en cualquier circuns-
tancia. Es el caso de quien ha aprendido a encontrar a Dios en
todas las cosas. Esta es la dimensién contemplativa de la vida
cristiana.

!Joan CHITTISTER, Doce pasos hacia la libertad interior. Retorno a la
humildad. Santander, Sal Terrae, 2005.

2 Campo semdntico: un conjunto de palabras que se relacionan
entre sf en torno a un elemento de significado comun.

3 Gianfranco RAVASI, L'Incontro. Ritrovarsi nella preghiera. Monda-
dori, Milano, 2013, 5-6.

e53



La escucha

El hombre superficial oye, pero no escucha. Escuchar su-
pone atencidn, delicadeza, olvidarse por un momento de
los propios pensamientos y preocupaciones, y ofrecer la
atencién a la persona que nos habla. Supone, por tanto,
madurez, en pocas palabras: caridad cristiana, capacidad
de amar. Es un arte raro. “Para oir, basta el timpano, para
escuchar, el corazén”, escribe Martin Descalzo. jCuantas
veces hemos comprobado que personas que habian venido
a pedir un consejo se van contentas, sin haber recibido
ninguna respuesta de parte nuestra! Lo que buscaban, qui-
z4 sin saberlo, era sencillamente ser escuchadas, encon-
trarse con una persona atenta. En su reciente enciclica,
Fratelli tutti, el papa Francisco habla sobre “La practica de
la gentileza” (n. 224).

Aqui podriamos recordar la importancia de escuchar,
en la oracién. Sabemos que, en esta dimensidn tan decisiva
en nuestra existencia, lo mas importante no es hablar, sino
precisamente escuchar al Espiritu.

La sencillez de vida

El estilo sofisticado, que se envuelve de presuncién y consu-
mismo, acaba por distraer el corazén y volverlo insensible a
las necesidades de los demads, incapaz de profundidad y, por
tanto, pobre de alegria. El consumismo actual ha propiciado
un tipo de persona ciega a la situacién de un planeta herido,
que amenaza con reacciones violentas que traerdn destruc-
cién a la comunidad humana, como se estd demostrando. El
hédbito de comprar sin verdadera necesidad, simplemente
porque “estaba en oferta”, refleja dicha falta de conciencia.
La atencidn excesiva a la apariencia, al estilo de vida sofis-
ticado y presuntuoso, refleja un profundo egoismo; es un

054 .



signo de la vida complicada e inttil de no pocos contempo-
raneos nuestros.

La humildad

Conocer y reconocer nuestra realidad, aceptar agradecidos
nuestra dependencia de Dios y de los demas, es un secreto
de la serenidad y de la paz profunda del corazén. El corazén
pacifico es humilde. Va hermanado con la gratitud, con la
confianza en Dios, en s mismo y en los demds. Es un cora-
z6n en el que palpita la alegria del Evangelio.

La persona humilde nunca destroza a nadie ni humilla
con sus palabras. “Una persona humilde maneja la presen-
cia de los demds con mano suave, corazén tierno y mente
abierta”,* dice Joan Chittister. Al reflexionar sobre los fru-
tos de la humildad, la misma autora escribe: “La humildad
dilata la mente para escuchar el ruido de nuestro interior
que debe ser acallado. La humildad nos pone en sintonia
con la sabidurfa exterior a nosotros que debe ser aprendida.
La humildad nos salva de anegar nuestro corazén en el rui-
do de nuestra propia confusién”.® La persona humilde brin-
da una presencia tranquila y amable, que inspira confianza
en el ambiente en que se mueve.

La esperanza

Una virtud hoy muy necesaria. Parece que el mundo la ha
olvidado y, sin saber, la necesita con urgencia: tener un mo-
tivo para continuar la lucha diaria, sin perder de vista el
horizonte siempre abierto, a pesar de los nubarrones que
puedan oscurecer el panorama.

*]J. CHITTISTER, op. cit., 79.
>J. CHITTISTER, op. cit., 83.

e55 .



Sélo el corazdn pobre sabe conservar viva la esperanza,
porque reconoce que solo no puede superar las dificulta-
des. Entonces espera. Por eso, los pobres, los que no tienen
medios de subsistencia ni defensores, aprenden a poner su
confianza en el Sefior.

El que vive en esta dimensién puede decir como Pablo:
“Todo lo puedo en Aquel que me da la fuerza” (Flp 4,13),
porque las energfas del Resucitado acttian en él y le dan una
gran confianza en cualquier situacién.

El ministerio de Pablo podria ser caracterizado como
“ministerio de la alegria”, un modelo para quienes preten-
demos servir al Sefior.

Si la sociedad tecnoldgica ha podido multiplicar los pla-
ceres, parece haber escondido la verdadera alegria. Nadie
da lo que no tiene.

La gratitud
Reconocer los bienes recibidos y agradecerlos ayuda a
fomentar el optimismo, a poner atencidn en los frutos
conseguidos, y no sélo en los defectos. La gratitud es
virtud del corazén noble, capaz de reconocer los bienes
recibidos. Es profunda y elocuente la frase atribuida al
filésofo chino Lao-Tse: “El agradecimiento es la memoria
del corazén”. La oracién tan importante, en la espiritua-
lidad ignaciana, el Examen de Conciencia, comienza con
el agradecimiento al Sefior por los bienes que nos conce-
de. El filésofo alemdn Martin Heidegger escribié la fra-
se “Denken ist Danken” (pensar es agradecer): el simple
hecho de tomar conciencia nos lleva espontdneamente a
agradecer.

Lo que indica este conjunto de dimensiones es en rea-
lidad la santidad para nuestros dias, una llamada a revelar

e56 ¢



su fuente: el Espiritu Santo, dando testimonio cada vez mds
directo de su presencia y de su accién.

La Resurreccidn, experiencia gratuita y necesaria

Olivier Clement, al escribir sobre el tema, dice que la ale-
gria irrumpe en lo concreto de nuestra realidad para aliviar
nuestra fatiga y nuestros limites,® pero al estilo de Jesus, es
decir, toca nuestro corazén sin imponer nada, simplemente
para invitarnos.

Para nosotros no existe la alegria sin la Resurreccidn,
que celebramos y renovamos cada domingo, que une la Pas-
cua y la Parusfa. La eucaristia dominical hace presente el
mensaje de Isafas:

Preparard el Sefior de los ejércitos, para todos los pueblos, en este
monte, un banquete de manjares grasos, un banquete de vinos
excelentes, de alimentos suculentos, de vinos refinados. El arran-
card sobre este monte el velo que cubria la faz de todos los pue-
blos y la cobertura extendida sobre todas las naciones. Eliminard
la muerte para siempre. El Sefior Dios enjugard las ldgrimas de
todo rostro (Is 25,6-8).

Nosotros envejecemos. Es el destino del hombre exte-
rior. Pero el hombre interior, pascual, palpita dentro de
nosotros. Nuestro corazén anhela la alegria de la Pascua.
En cuanto a la muerte, la nuestra y la de nuestros seres que-
ridos, es percibida por nosotros como un paso, una via de
resurreccidon. En la Pascua, la vida verdadera viene a noso-
tros. El alma se convierte en sonrisa, emocién, amor, ternu-
ra, sensibilidad y vida en estado puro.

¢ 0. CLEMENT, Joie de la Résurrection. Paris, 2015.

o577 e



Si los hombres sufren de soledad, aunque habiten en
grandes ciudades necesitan el anuncio de la Pascua en la
que Jesucristo inaugura sacramentalmente una nueva era.
El mejor modo de prepararse a la muerte es ser de veras
seres vivientes, de corazén renovado, transformados: de
“corazones de piedra” que éramos, transformados ahora en
“corazones de carne”.

La alegria cristiana es escatoldgica, es decir, motivada por
el hecho de que el Sefior vendra de nuevo. Nuestra mirada,
centrada en él, no se cierra en las realidades transitorias.
Si nuestro futuro es promisorio, esperanzador, ;por qué no
tenerlo presente? Cuando el profeta Isafas contempla ese
tiempo nuevo que nos espera, expresa una serie de frases
sumamente luminosas. Por ejemplo: Enjugard el Sefior Yah-
veh las ldgrimas de todos los rostros (Is 25,8).

Conclusién: de la alegria al amor

Todas estas dimensiones quedarian incompletas si no afa-
diéramos la mas importante: el amor. Si no tengo amor —es-
cribia san Pablo— soy como un metal que resuena; aunque ha-
blara las lenguas de los dngeles..., si no tengo amor no soy nada (1
Cor 13). Es lo m4s importante de la vida, una dimensién que
va siempre junto a la alegria, como su clima, el origen de la
paz y del verdadero gozo del corazén.

Todos los mandamientos se sintetizan en uno: el amor
fraterno: En esto conocerdn todos que son mis discipulos: en
que se tienen amor los unos a los otros (Jn 13,35). A propdsi-
to de esta sintesis, escribié Pablo, en la principal de sus
cartas:

Pues el que ama al prdjimo ha cumplido la ley. En efecto, lo
de “No adulterards, no matards, no robards, no codiciards” y

e 58



todos los demds preceptos, se resumen en esta férmula: “Ama-
rds a tu prdjimo como a ti mismo”. La caridad no hace mal al
prdjimo. La caridad es, por tanto, la ley en su plenitud (Rom
13, 8-10).

No podemos dejar de mencionar aqui el texto extraor-
dinario sobre el amor en 1 Juan 4,7-21. La practica del
amor, desde la persona que ama, es como “la fragancia
del perfume que llena la casa” (Jn 12,3), es la transfor-
macién de un ambiente que se vuelve humano y amable.
Sobre el tema del amor podriamos extendernos todavia,
pero serfa algo desproporcionado a los limites de esta ex-
posicidn.

La caridad es la atmésfera donde finaliza y florece la
alegria. Por eso, después de invitar a la alegria, Pablo reco-
mienda que la delicadeza (gentleness) de los filipenses sea
conocida a todos los hombres, que tiene manifestaciones en
virtudes como la mansedumbre, la benevolencia, la mode-
racion, la cortesfa, la bondad, la paciencia, el no mostrarse
coléricos, facilmente irritables. Es una afabilidad opuesta a
toda violencia e intolerancia.

Para concluir, oigamos a Karl Rahner, desde su obra En-
cuentros con el silencio, dialogando con Dios, a propdsito del
tema del amor:

S6lo en el amor puedo encontrarte, Dios mio. En el amor, las puer-
tas de mi alma se abren de par en par, y me permiten respirar
un aire nuevo de libertad y olvidar mi propio yo mezquino. En el
amor, todo mi ser escapa de los rigidos confines de la estrechez
y ansiosa afirmacién de si, que me hace prisionero de mi propia
pobreza y vacio. En el amor, todos los poderes de mi alma fluyen

hacia ti, queriendo no regresar mds, sino perderse a s{ mismos to-

¢50



talmente en Ti, puesto que por Tu amor Tu eres el centro intimo

de mi corazén, mds cerca de mi que yo mismo.’

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA TORREON, Pascua pE 2022

7 K. RAHNER, Encounters with Silence. Westminster, Newman Press,
1960.

e 60



INDICE

PréLOGO
Zaide Patricia Sedfiez Martinez
. 5 .

“;No sentfamos arder el corazén?”
Qo

La aventura de ser creyente
©]90

Estrenar un corazén nuevo
. 3 5 .

La dimensidn de la alegria
047 e



El fluir de la Palabra. Conferencias 2021-2022,
libro de Mario Lépez Barrio, SJ, fue reim-
preso en abril de 2024. La edicién estuvo
al cuidado del Centro de Difusién Editorial

de la Universidad Iberoamericana Torreén.

v Grupo de
Editoriales
A Universitarias
AUSJAL



rente a la indiferencia, frente al desapego vy la fal-

ta de interés por los problemas de la humanidad,

se levantan como digues el Espiritu y la reflexion.
Pensar el mundo, indagar en el deterioro cosificante de
la realidad es un imperativo hoy ineludible. Lo contrario,
caminar a ciegas por la vida, solo garantiza mayores es-
tropicios a la condicion humana, un inevitable naufragio
en los abismos de la sinrazon vy la desesperanza. El fluir
de la Palabra, libro de Mario Lopez Barrio, SJ, postula
con serena inteligencia la necesidad de ahondar en la
fe como respuesta al vacio v el derrotismo. En sus cua-
tro ensayos nos invita a recuperar la vivencia de Dios,
a vincularnos con la Palabra biblica, a no tropezar en el
descreimiento o la “tibieza espiritual”, a experimentar
una conversion gue nos renueve el alma y nos permita
avanzar con alegria por el camino de la justicia. £l fluir de
la Palabra encara, en suma, un desafio ingente en estos
tiempos de penumbra: alentarnos a retomar, con humil-
dad, el camino salvifico de la fe y del amor.

Centro
Universitario
lgnaciano



	_GoBack
	_GoBack

