




Mario López Barrio, SJ

El fluir de la Palabra
Conferencias 2021-2022

•
•
•
•



Universidad Iberoamericana Torreón

Juan Luis Hernández Avendaño
Rector

Armando Mercado Hernández
Director General Académico

Gustavo Antonio González Castañeda, SJ
Director General del Medio Universitario

Edición: Jaime Muñoz Vargas

Fotografía de solapa: Juan Manuel Rodríguez Mendoza

El fluir de la Palabra. Conferencias 2021-2022
Formación Universitaria y Humanista de La Laguna, A.C. (Universidad Iberoame-
ricana Torreón). Calzada Iberoamericana 2255. Ejido la Unión, Torreón, Coahuila. 
C.P. 27420.

Primera edición, Torreón, noviembre de 2022
Primera reimpresión, abril de 2024
©Mario López Barrio

Impreso en México

El fluir de la palabra. Conferencias 2021-2022 / Mario López Barrio, SJ. To-

rreón, Coahuila, México: Universidad Iberoamericana Torreón, 2022.

1.Espiritualidad. 2.Biblia 3.Vida espiritual.

BX 2350 65 L66 2022



• 5 •

PRÓLOGO
Zaide Patricia Seáñez Martínez

Agradezco sinceramente a Mario López Barrio, S. J. 
por invitarme a ser parte de El fluir de la Palabra, 
obra que abona a su generoso legado literario. Este 

libro está integrado por cuatro reflexiones en las que nos 
invita a ocuparnos de nuestro corazón, reflexionar en dón-
de lo tenemos puesto y cómo podemos nutrirlo. Propone 
aventurarnos en una relación personal con Jesús y vivir 
la experiencia profunda de su amor, dejarse llevar por el 
Espíritu. Si hubiera una palabra para resumir qué intenta 
decirnos Mario sería aggiornamento, término definido por él 
mismo como “el deseo de rejuvenecer el corazón y el estilo 
de vida”.

En el primer ensayo, “¿No sentíamos arder el corazón?”, 
el autor resalta que el método seguido por san Ignacio con-
duce a vivir una experiencia inspirada en el conocimiento 
interno de Jesús. Da pistas sobre cómo se debe hacer la lec-
tura de la Escritura si queremos sentir la palabra de Dios 
profundamente, es decir, hasta que nos haga arder el co-
razón.  

En el segundo texto, “La aventura de ser creyente”, re-
visa algunos factores y estilos de vida que obstaculizan la 
fe. La lectura interpela los diversos conceptos de Dios que 
vamos adaptando a nuestras vidas, o bien, a sacarlo de ellas 
por estar pasado de moda. Plantea varias concepciones de 
lo que es la fe y cómo ésta impacta positivamente nuestra 



• 6 •

existencia. Me llamó la atención la propuesta sobre la tarea 
de las universidades para combatir el analfabetismo cristia-
no y transformar vagabundos (personas desesperanzadas) 
en peregrinos creyentes y felices. Las instituciones dedica-
das a la formación integral de las personas deben promover 
la alegría por la vida como regalo de Jesús Resucitado. 

El texto que más he disfrutado es “Estrenar un corazón 
nuevo”, pues es una invitación a regresar a la casa paterna, 
a sentir la experiencia de ser perdonados por el Dios del 
amor; en este caso, la parábola del hijo pródigo sirve de 
ejemplo para entender el mensaje. Deja claro que el camino 
hacia la fe no es fácil, pues siempre hay luces y sombras. 
El Espíritu necesita de nuestra colaboración para poder ac-
tuar, pues la conversión es un proceso individual que debe 
desearse profundamente. Necesitamos poner silencio al 
ruido interno —quizás más ensordecedor que el externo— 
para dejarnos conducir por el Espíritu.

Vivir la experiencia de los Ejercicios Espirituales permi-
te hacer conciencia sobre nuestro estilo de vida y la fe en 
la que está puesto el corazón. En la cuarta reflexión (“La 
dimensión de la alegría”), el autor cita algunas virtudes que 
son reflejo de la resurrección de Jesús en la vida humana 
e inicio de un nuevo estilo de vida. Son la paz interior, el 
silencio, la contemplación, el saber escuchar, la sencillez de 
vida, la humildad del corazón, la esperanza y la gratitud. 
Un cristiano alegre es un cristiano confiado en que el Señor 
vendrá de nuevo.

Nuevamente quiero agradecer al padre Mario la opor-
tunidad de sumergirme en estos textos que, como la expe-
riencia de los Ejercicios Espirituales, cuestionan mi fe para 
que pueda madurar. Los cuatro ensayos se distinguen por 
un lenguaje sencillo, por los ejemplos de la vida cotidiana 



• 7 •

que nos brindan y por la nobleza de espíritu del autor. Son 
textos que no perderán vigencia, pues siempre será per-
tinente volver a ellos, sobre todo cuando la desesperanza 
nos aceche. Sin miedo, con alegría, aceptemos el aggiorna-
mento.

Torreón, Coahuila, a 2 de septiembre de 2022 





• 9 •

“¿NO SENTÍAMOS ARDER EL CORAZÓN?” (Lc 24,32)
La experiencia de fondo en los EE ignacianos

I. Ir a las fuentes

La celebración del Año Ignaciano ha sido una inspi-
ración en nuestro camino. Nos hemos detenido sin-
tiendo, francamente, un llamado: somos invitados a 

renovarnos, a abrir la mente y el corazón a la Luz que viene 
de lo alto. Sobre todo, a renovar el entusiasmo en nuestra 
misión. En este momento de la historia, el recuerdo de Ig-
nacio, en su conversión, es un verdadero motivo de alien-
to. La bruma, si no es que la tiniebla que nos rodea, entre 
las preocupaciones y problemas de estos momentos, puede 
apagar y erosionar lo que va quedando de brillo en nuestro 
servicio de cada día. Es necesario recobrar el oxígeno de la 
alegría del Espíritu.

Un motivo de nuevo vigor ha sido, sin duda, en los 
últimos años, el movimiento de retorno a la Escritura 
suscitado por la gran explosión del siglo XX en la Iglesia 
con el Concilio Vaticano II. El mundo cristiano sintió la 
conmoción. La voz potente del Espíritu, a través del papa 
Juan XXIII, lo sacudía y lo invitaba a un aggiornamento: a 
rejuvenecer el corazón y el estilo de vida. En la Iglesia, 
todo parecía envejecido, sin atractivo. Era como una casa 
cerrada, sin luz y sin oxígeno. Urgía encontrar una nueva 
juventud y, para eso, regresar a las fuentes. Nos sentimos 
atraídos hacia esa nueva sintonía. Después de medio siglo, 
a pesar de los avances, reconocemos que todavía queda 
mucho por hacer.



• 10 •

La Palabra de Dios, después de un exilio que duraba ya 
siglos, ha reencontrado su centralidad en la vida de la Igle-
sia. Los creyentes descubrieron la Palabra de Dios después 
del destierro en que habían vivido. Hoy asistimos, con gra-
titud, a una epifanía de la Palabra de Dios en las comunida-
des cristianas.

Para nosotros, la familia ignaciana, la experiencia de los 
Ejercicios Espirituales (EE) ignacianos ha sido siempre el 
paradigma que tenemos ante nuestros ojos, como nuestra 
fuente de inspiración. Sin embargo, hemos ido descubrien-
do que, como raíz, principio y fundamento, de los EE mismos, 
tenemos que poner atención a un paso previo: la Sagrada 
Escritura. Ignacio transmite lo que él vivió: una experiencia 
inspirada en el conocimiento interno del Señor Jesucristo, para 
más amarlo y servirlo. Pero ¿cómo entrar a este conocimiento 
sin la Escritura?

Durante mucho tiempo, la Biblia fue un campo inalcan-
zable para el pueblo cristiano. Parecía un “jardín cerrado”. 
Sólo era asequible al clero, pero los clérigos mismos apenas 
si leían algo de ella. La Palabra de la Escritura ni siquiera 
llegaba a la piedad popular, que se nutría de prácticas tra-
dicionales; pero tampoco tenía gran influjo en la formación 
cristiana, por mucho tiempo basada en una catequesis cen-
trada en memorizar verdades dogmáticas o morales, con 
escasa o nula explicación, por tanto, con una pobrísima 
comprensión. Cuando se fue secularizando el mundo tradi-
cionalmente creyente, lo que se había asimilado se fue es-
fumando. Fue necesario el soplo del Espíritu, que abrió las 
puertas al gran horizonte de la Palabra de Dios contenida 
en la Sagrada Escritura.

Hemos sido testigos, en estos últimos años, de la crea-
ción de institutos y centros donde han comenzado a ofre-



• 11 •

cerse programas de estudios bíblicos, y de la promoción de 
círculos o grupos, de corte pastoral popular, donde se ha 
comenzado a leer y estudiar lo que se ha llamado “el gran 
Códice de Occidente”: la Biblia. La Palabra bíblica ha ido 
abriéndose paso, si bien lentamente, en la conciencia de fa-
milias y comunidades, que han comenzado a nutrirse de su 
savia y de su luz.

Esos pequeños núcleos representan una esperanza de lo 
que puede llegar a ser la nueva comunidad eclesial, que no 
espera ya definirse desde las grandes estadísticas de la vi-
sión triunfalista de años pasados, donde se englobaban mul-
titudes de cristianos que, más que discípulos de Jesús, eran 
miembros inscritos en listas parroquiales, con una identi-
dad muy superficial en cuanto a un compromiso personal 
con el mundo y, desde luego, en la propia vida en el Espí-
ritu. Su conocimiento de Jesucristo era pobrísimo. ¿Cómo 
podría haber vida espiritual sin este respirar la Palabra día 
y noche? (E. Bianchi). 

En esta nueva situación del mundo, marcada fuertemen-
te por el signo de la indiferencia religiosa, es urgente la pre-
sencia de una comunidad cristiana viva, diferente a la que 
hemos conocido en los últimos años. Nos urge una comuni-
dad con la característica de ser “luz del mundo” y “sal de la 
tierra”. Nos habíamos acostumbrado a grupos centrados en 
el culto litúrgico, sin brillo ni atractivo, anclados en prácti-
cas sacramentales vacías, con poca proyección en el mundo 
de los pobres, salvo, desde luego, notables excepciones. 

En el futuro próximo, que prácticamente está ya pre-
sente, la nueva comunidad de creyentes (que representará 
la nueva forma de ser Iglesia) será conformada por perso-
nas profundamente convencidas de su fe, con un conoci-
miento íntimo del Señor Jesús y de su Evangelio, que viven 



• 12 •

la experiencia de Dios y, por tanto, que practican la ora-
ción personal. La perspectiva será no ya la de la multitud, 
que descansaba en los números de adeptos (la estadísti-
ca), sino la formación de auténticos discípulos de Jesús. Es 
decir, la aceptación realista de la pequeñez de la semilla, 
desde la que brota el Reino. La época de las visiones gran-
diosas y triunfalistas quedó atrás. Como Iglesia, debemos 
prepararnos a un tiempo de anonimato, de trabajos de 
apariencia modesta, pero desde una convicción personal 
muy honda.

A esto nos debe conducir la espiritualidad ignaciana. 
Descubrir el Tesoro escondido y la Perla de gran valor: ¡ese 
es el camino! La riqueza de la Palabra en la Sagrada Escritura 
para que podamos vivir la experiencia del Espíritu. Sin esta 
experiencia, seguimos siendo habitantes del mundo de la 
especulación, encerrados en técnicas y prácticas estériles. 
Condición necesaria para leer con fruto la Palabra de Dios y 
poder acceder a su significado: ¡la conversión del corazón!, 
un estilo de vida en sintonía con el Evangelio de Jesús. El de 
corazón limpio, según la bienaventuranza, es feliz, porque 
puede “ver a Dios” (puede vivir la experiencia de Dios). El 
conocimiento verdadero del texto bíblico es accesible sólo 
a quien vive en afinidad con este texto. Para pasar a la inte-
ligencia espiritual es necesario aprender a caminar en “una 
novedad de vida” (Rom 6,4).

II. La lectura creyente de la Escritura
¿Cómo acercarnos a la lectura bíblica? ¿Con qué método o 
guía? Diversas metodologías de aproximación a la Biblia, 
implementadas por las diferentes escuelas exegéticas, han 
sido propuestas a lo largo de los últimos años como fruto 
de la investigación. No es el momento de recorrer y expli-



• 13 •

car estas corrientes, pero sí conviene señalar que lo que nos 
ayuda, en último término, es la convicción de que debemos 
llegar a una lectura creyente de la Escritura, y no quedarnos en 
la lectura llamada “científica”, satisfecha con un análisis del 
texto, de supuesta alta calidad literaria, filológica, histórica, 
pero sin conexión con la vida. Parece ignorar que se trata 
de un texto inspirado a través del cual nos habla el Espíritu.
Si nos contentáramos con este enfoque “científico”, podría-
mos hacer un estudio tal vez erudito, pero absolutamente 
estéril para nuestro ser creyente. Con frecuencia sucede, 
entre los estudiosos de la Biblia, que dedican a su lectura 
más esfuerzo especulativo y discusión que meditación y 
oración. Se olvida que el mensaje bíblico no se capta sólo 
con la razón, sino, sobre todo, con el corazón, donde se sien-
te más en vivo la consolación de la Palabra: “¿No ardía nuestro 
corazón, cuando nos explicaba las Escrituras?”

Por eso, la lectura creyente de la Biblia es lectura orante, 
que se integra en el conjunto más amplio de la realidad, de 
la historia, de la tradición y de la Iglesia. Pero tenemos que 
cultivar la pedagogía del silencio como un “clima” de la co-
municación de Dios con nosotros.

De una ausencia casi total de la Biblia en la vida eclesial 
se ha pasado a una novedad en los últimos años: en primer 
lugar, ¡el reencuentro de los pobres con la Palabra de Dios! 
concretamente en América Latina. Después, el uso general 
en oraciones, discursos, retiros, reuniones, encuentros, ce-
lebraciones litúrgicas diversas, teatro, música, relatos. 

Hasta hace no muchos años, los Ejercicios Espirituales se 
hacían con la base casi exclusiva de los escritos del fundador 
o fundadora de una congregación religiosa. Después de la Dei 
Verbum no se concibe ya esta práctica, sin una fuerte inspira-
ción de los textos bíblicos. Lo que era una realidad misteriosa 



• 14 •

y lejana ha comenzado a ser parte importante en la vida de 
muchos cristianos, concretamente, de muchos pobres.

Especialmente en tiempos de innovación, de grandes 
cambios, de progreso tecnológico, pero también de confu-
sión, tenemos que aprender a “escuchar la voz del Señor” 
(Sal 95,7). Vivimos en una condición de desafío. Conviven 
situaciones de gran progreso científico y tecnológico con 
el caos y la degradación que crece hasta llegar a un nivel 
increíblemente inhumano: violencia, pobreza, tráfico de 
personas, inseguridad. 

La esclavitud de Babilonia, acompañada de enorme su-
frimiento y humillación, representó un tiempo en que daba 
la impresión de que todo estaba perdido. “¡Dios nos ha 
abandonado!”, parecían decir los sobrevivientes. Pero no 
fue así. Él seguía estando presente con el mismo amor de 
siempre (Is 49,15), no sólo en el pueblo, sino en el mundo 
circundante. Pero al pueblo le faltaban ojos para verlo (Is 
42,18-20). Tuvo que pasar algún tiempo para que el pueblo 
fuera comprendiendo que esa crisis lo iba a llevar a la puri-
ficación y a un renacimiento.

La experiencia de Dios concede ojos nuevos para releer 
y entender mejor lo que Dios ha realizado en el pasado. Los 
hechos violentos del exilio, además de sacudir al pueblo, 
lo dispersaron por el mundo, como la semilla que lleva el 
viento, y lo prepararon para su nueva misión: ser “luz de las 
naciones” (Is 42,6; 49,6).

La lectura orante nos ayuda a captar la novedad de Dios 
presente en la historia; a verbalizarla y transformarla en 
buena noticia para el pueblo; a encarnarla y expresarla en 
nuevas formas de vida, de modo que, a través de ella, el 
pueblo pueda percibir, nuevamente, el murmullo del Espí-
ritu, que lo va fortaleciendo para la misión. Podemos de-



• 15 •

cir que los tres polos inseparables son: nueva experiencia 
de Dios, nueva lectura del pasado, nueva conciencia de la 
realidad.

Pero no siempre es un proceso fácil, como vemos en la 
misma vida de Jesús. El conflicto que él vivió con las au-
toridades religiosas de su tiempo se explica por la diversa 
interpretación de la Escritura. Jesús encontraba en ella luz 
para orientar su misión, mientras que las autoridades de-
fendían, con pretexto de ortodoxia, una interpretación rí-
gida, inhumana y anticuada para asegurar su continuación 
en el poder. Y así, la Escritura, fuente de luz y de paz, puede 
generar conflictos si no se la sabe interpretar.

En el uso de la Biblia, en la que releía el pasado, Jesús 
despertaba la memoria del pueblo, que decía: “Este es en 
verdad el profeta que debía venir al mundo” (Jn 6,14). De 
por sí, la Biblia por sí misma no abre los ojos, pero hace “ar-
der el corazón” (Lc 24,32), suscita valor en lugar de miedo, 
regreso en vez de fuga, fe en vez de desconfianza, esperan-
za en lugar de desesperación. En resumen, vida en vez de 
muerte.

III. Algunos elementos de luz
1. Puesto que Dios usa, en la Biblia, un lenguaje humano 
para comunicarse con nosotros, la lengua de la Biblia debe 
ser interpretada de acuerdo a los criterios utilizados para 
interpretar las lenguas humanas: crítica literaria y filoló-
gica, investigación antropológica, histórica, etnología, ar-
queología, etc. (DV 12). Debemos estar en alerta contra el 
fundamentalismo, que, como un virus, sigue presente en-
tre algunos de nuestros contemporáneos. Es una verdade-
ra tentación: ausencia de conciencia crítica, separación del 
texto de la vida y de la historia del pueblo; lo absolutiza, 



• 16 •

como si fuera la única manifestación de la Palabra de Dios, e 
ignora la voz de Dios en la historia; nutre el moralismo y el 
espiritualismo en la interpretación.

Decía Casiano que la percepción del sentido del texto no 
viene del estudio, sino de la experiencia que nosotros mis-
mos tenemos de la vida. Una palabra de amor despierta las 
fuerzas, libera energías, recrea la persona. En la meditación 
de la Palabra de Dios, el corazón humano se dilata hacia la 
dimensión de Dios mismo, que pronuncia la Palabra.

2. Por un lado, la Biblia ayuda a comprender y profun-
dizar lo que estamos viviendo en Cristo. Por otro, nuestra 
vida y práctica cristiana nos ayudan a comprender mejor el 
sentido cristológico de la Escritura. La interpretación de la 
Palabra de Dios no debe ser una tarea específica del exege-
ta, sino una actividad comunitaria en la que todos, en sus 
posibilidades, contribuyen en esta actividad.

3. La Biblia es un conjunto en el que cada libro y cada 
frase tienen su lugar y su función para revelarnos el pro-
yecto de Dios. El principio de la unidad de la Escritura prohíbe 
aislar los textos, extrapolarlos de su contexto y repetirlos 
como verdades aisladas y absolutas. Una cosa importante: el 
descubrimiento del texto no depende sólo de la fuerza de la inteli-
gencia, sino también de la acción del Espíritu, que se consigue sólo 
con la fuerza de la oración (Lc 11,13: Pues si ustedes, aun siendo 
malos, saben dar cosas buenas a sus hijos, ¡cuánto más el Padre del 
cielo dará el Espíritu Santo a los que se lo pidan!). 

San Jerónimo estaba plenamente convencido de que “no 
podemos llegar a comprender la Escritura sin la ayuda del 
Espíritu Santo que la inspiró” (Epistula 120,10). Cuando se de-
bilita en nosotros la conciencia de la inspiración, se corre el 
riesgo de leer la Escritura como objeto de curiosidad histó-
rica y no como obra del Espíritu Santo.



• 17 •

Para superar la idea de un conocimiento teórico, con la 
lectura bíblica, el Prólogo de la 1ª. Carta de S. Juan nos pre-
viene: Lo que existía desde el principio, lo que hemos oído, lo que 
hemos visto con nuestros ojos, lo que contemplamos y palparon 
nuestras manos acerca de la Palabra de vida os lo anunciamos 
(1,1). Se trata de una experiencia, no de una enseñanza 
teórica.

En los Salmos encontramos toda una gama de senti-
mientos que el hombre experimenta en su propia existen-
cia y que se exponen sabiamente ante Dios: alegría y dolor, 
angustia y esperanza, temor y temblor… 

4. Tanto en el AT como en el NT, se describe el pecado 
como una falta de escucha de la Palabra de Dios, como ruptura 
de la Alianza y como cerrazón a Dios, que nos llama a la 
comunión con Él.

5. Donde no hay una referencia constante a la Biblia se 
propicia un ambiente en que nacen aberraciones: formas de 
piedad sentimental, aridez del pensamiento teológico re-
ducido a especulación intelectual, el traslado del interés y 
de la atención hacia aspectos secundarios del mensaje cris-
tiano, el asentamiento del individualismo y la pérdida del 
sentido comunitario.

6. La Palabra de Dios no es sólo un libro o una colección 
de escritos, sino una semilla (Mt 13,19) que contiene la vida 
en sí (Dt 32,47) y que desarrolla esta vida hasta crear el gran 
árbol del Reino. Sobre la experiencia de la Palabra, la Bi-
blia se expresa no sólo como audición, sino también como 
visión: “Tus ojos han visto las palabras”: Dt 4,9; “Visión de la 
Palabra de Dios tenida por Isaías”: Is 2,1. La Palabra se ve 
dentro de nosotros mismos, si la acogemos con fe.

7. Más que un documento, la Palabra en la Escritura es el 
sacramento visible del Verbo. 



• 18 •

8. Es condición necesaria dejarse a sí mismo. No podemos 
prestar oído a la Palabra de Dios si no silenciamos lo pro-
fundo de nosotros mismos. No podemos ponernos a leer si 
el centro de nuestra atención sigue siendo nuestro yo.

Conclusión
El hombre sin esperanza es como una casa fría en invierno. 
No podemos habitarla así. Necesita calentarse. Pero ¿cómo 
ser felices en situaciones inhumanas? Necesitamos que el 
Señor venga y haga “arder el corazón” de nuevo. Que venga 
a explicarnos la Escritura. De ahí nuestro esfuerzo por per-
manecer en la Palabra: “Si permanecen en mi Palabra se-
rán verdaderamente mis discípulos, y conocerán la verdad, 
y la verdad los hará libres” (Jn 8,31-32). Permanecer en la 
Palabra es quedarse junto a Cristo para llegar a ser sus dis-
cípulos con aquella convicción de Pedro, cuando Jesús les 
preguntó, seguramente entristecido, al ver que muchos lo 
abandonaban: “¿También ustedes se quieren ir?” (Jn 6,67), 
él dijo, representando a los pocos que se habían quedado: 
“Señor, ¿a quién vamos a ir? Tú tienes palabras de vida eterna” 
(Jn 6,68). “No la erudición, sino la unción; no la ciencia, 
sino la conciencia; no el papel, sino la caridad deben ser los 
maestros de la lectio divina” (Francisco de Siena).

Universidad Iberoamericana Torreón, 7 de octubre de 2021



• 19 •

LA AVENTURA DE SER CREYENTE
¿Podemos creer todavía?

Presentación

El tema de la fe no puede sernos indiferente a noso-
tros, miembros de una universidad de inspiración 
cristiana. En torno nuestro, últimamente vemos su-

cederse muchos cambios que tienen que ver con lo que lla-
mamos “fe”.

La pregunta sobre Dios sigue inquietando hoy. Ya Dosto-
yevski se preguntaba: “¿Es posible creer para un hombre ci-
vilizado?” En el mundo occidental se está imponiendo una 
grave situación de indiferencia en los temas religiosos. Lo 
que hasta poco se debatía, hoy sencillamente se ignora. No 
interesa. Al mismo tiempo, en lo privado de muchas histo-
rias, personales y familiares, se respira un miedo al futuro; 
van quedando muchas preguntas sin respuesta. Institucio-
nes que ofrecían seguridad parecen hoy edificios en ruinas. 
El panorama sombrío mundial nos obliga a preguntarnos si 
hemos encontrado nuestro lugar en la vida. 

La fe es una aventura. Siempre lo fue y lo sigue sien-
do. Creer es un salto al misterio, un caminar entre luces y 
sombras. Nunca en la certeza absoluta. Nos situamos ante 
el misterio de Dios, con humildad, y ante el misterio de no-
sotros mismos, con respeto. Ya el filósofo Heidegger había 
escrito:

Ninguna época como la nuestra ha logrado presentar su 
saber en torno al hombre de modo tan eficaz y fascinante, 



• 20 •

y a comunicarlo en modo tan rápido y fácil. Pero también 
es cierto que ninguna época ha sabido menos que la nues-
tra qué cosa sea el hombre.1

La elaboración de esta reflexión nace de un interés per-
sonal, aunque es común a amigos míos. Quiero sencillamen-
te compartirla sin afán de imponer juicios o criterios. Al 
escribir estas líneas tengo presentes a hombres y mujeres 
que enfrentan los retos de cada día en la vida ordinaria de 
este planeta, con sus alegrías y sufrimientos. Quiero evitar 
todo tipo de polémica. No pretendo hacer ninguna crítica o 
juicio contra nadie.

En lo que aquí expongo me estoy refiriendo al mundo 
occidental, pues no tengo conocimiento ni experiencia su-
ficiente del Oriente ni de los países africanos. 

Antes de comenzar, como punto de partida, adelanto dos 
textos que despiertan en mí la confianza; uno del Evange-
lio de San Juan: He venido para que tengan vida, y la tengan en 
abundancia (10,10). Y el otro de San Pablo, en la carta a los 
Romanos: el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazo-
nes por el Espíritu Santo que nos ha sido dado (5,5). Dos textos 
que ofrecen esperanza, en contraste a esa realidad sombría 
que parece reflejar una humanidad sin Dios.

Lo que hoy presenciamos

En el mundo
Asistimos hoy a un abandono masivo de la fe. Pero ¿es real-
mente “abandono de la fe”? El asunto es más complejo de 
lo que parece. (Lo que venimos experimentando, en los úl-

1 M. HEIDEGGER, Kant e il problema della metafisica, Silva, Milano 
1962, 275-276.



• 21 •

timos 50 años, es una oleada de secularismo, que no se debe 
confundir con la secularización).2 

El abandono no es tanto “de la fe”, sino de ciertas prác-
ticas religiosas, no siempre signo de una vida creyente. Por 
este “abandono” se está entendiendo un estilo de vida al 
margen de la práctica religiosa tradicional. Lo que puede 
ser grave es que Dios haya sido eliminado, porque entonces 
el hombre se convierte en “una pregunta sin respuesta, un cami-
nar hacia ninguna parte”. 

La increencia va siendo una característica social en au-
mento entre familias de países de tradición cristiana. Para 
muchos hombres y mujeres de la actualidad, el mundo religioso 
tradicional ha dejado de ser un lugar de encuentro con Dios. Y 
muchos concluyen: “Ya no creo en Dios”. La fe ha perdido 
su brillo y su encanto. El habitante de este tipo de mundo no 
está con Dios ni contra Dios, simplemente sin Dios. Algunos de 
estos hombres y mujeres viven como vagabundos on the road, 
sin una meta a dónde dirigirse, en un éxodo sin tierra pro-
metida (Gianfranco Ravasi). 

Estamos en lo que se llamó “la muerte de Dios”. Se 
dejó de hablar de Dios. El influjo de los mass media ha sido 
definitivo. Para muchos de nuestros contemporáneos, la 

2 Ya el papa Pablo VI, en la Evangelii Nuntiandi, había hecho la dis-
tinción: “(…) la secularización (…) es el esfuerzo en sí justo y 
legítimo, para nada incompatible con la fe o con la religión, 
de descubrir en la creación, en cada cosa y en cada evento del 
universo, las leyes que lo rigen con una cierta autonomía, con 
la íntima convicción de que el Creador le ha puesto estas leyes 
(…) El secularismo [en cambio] es una concepción del mundo 
en la que éste se explica por sí mismo sin que sea necesario 
recurrir a Dios, que llega a ser de este modo superfluo y estor-
boso”: EV/5, 1073.



• 22 •

religión se convirtió en una lengua extraña, lejana, sin in-
terés.3

A esta situación se añade el influjo de la llamada civili-
zación de la superficialidad, que conlleva un grave descuido 
en la atención a la propia interioridad. Además, sufrimos el 
peso destructivo de la cultura del consumo y de la prisa, her-
mana de la superficialidad. 

En los últimos cuarenta años, gran parte de la humani-
dad ha aprendido a vivir sin Dios. Dios no es ya necesario. Es un 
asunto de sacerdotes y monjas. Dios es el ilustre olvidado de la 
época actual (Houtepen 2001). Hace poco apareció un escri-
to en dos autobuses en Génova, que decía: “La mala noticia 
es que Dios no existe. La buena es que no tienes necesidad 
de él”. Y un letrero en una iglesia de Venecia: “Cerrado por 
falta de fieles”.

El hombre de hoy sencillamente se sumerge en el fragmento 
del vivir de cada día, sin visiones ni proyectos de alcance uni-
versal. Le interesa simplemente el encierro en su mundo 
pequeño de cada día. 

Modernismo y postmodernismo
Si es cierto que el hombre de hoy, “postmoderno”, ha aban-
donado la fe tradicional, podemos preguntarnos: ¿cuál es 
el Dios que rechaza este hombre postmoderno? Muy pro-
bablemente se trata de una imagen falsa de Dios: lo que se 
rechaza es un Dios severo, distante y abstracto. 

Este Dios rechazado por ciertos ateos no tiene nada de 
la belleza del Dios de la revelación bíblica. Es una triste ca-
ricatura de Aquel. El hombre postmoderno está inmerso 
acríticamente en una visión de la vida materialista y con-

3 J. A. PAGOLA, Es bueno creer en Jesús, San Pablo, Madrid 2012, 122.



• 23 •

sumista, como un sujeto pasivo, condicionado por las ofer-
tas del mercado, sin capacidad para juzgar. Vive centrado y 
satisfecho con el gozo del momento presente, sin ninguna 
visión de futuro. 

En la religión de Occidente
La imagen de Dios que hemos transmitido en Occidente, te-
nemos que reconocerlo, no ha sido atractiva: un Dios abso-
luto, omnipotente, distante del mundo y del hombre.

¿Qué estamos entendiendo cuando hablamos de la “fe”? 
No ciertamente una serie de reflexiones teóricas, sino más 
bien el despertar de una relación. Una relación especial, que 
implica la persona en su totalidad de mente y corazón. “La 
fe —dice Enzo Bianchi— es una adhesión”. 

Podemos distinguir diversos tipos de actitudes en relación 
con la fe: los que han abandonado la práctica de los sacramen-
tos; los que “se alejan” de todo lo religioso; los que rechazan a 
la Iglesia y sus representantes; los que rechazan a Dios. 

Además, se ha hecho un divorcio entre las prácticas re-
ligiosas y el servicio a los demás. Si han abandonado la fe, 
es porque nunca experimentaron a Dios como fuente de vida y de 
verdadera alegría. 

Tal vez lo más grave en el hombre de hoy sea la pérdida 
de la esperanza. Un autor contemporáneo escribía: “El siglo 
XX será conocido como un enorme cementerio de la espe-
ranza”.4 La vida sin esperanza es aquella sin horizonte, sin 
visión de futuro, volcada en el presente, la de alguien que 
camina sin saber a dónde va. Es la experiencia del vagabun-
do (el que camina sin rumbo), que quisiéramos se transfor-

4 GONZÁLEZ-CARVAJAL, Ideas y creencias del hombre posmoderno, 
RyF 1121 (1992) 259.



• 24 •

mara en peregrino (el que tiene una meta, y mientras hace 
el camino, se va transformando). Podríamos definir nuestra 
identidad universitaria, dentro de la gran tarea de humani-
zar, desde la misión de transformar al hombre de vagabun-
do en peregrino.

Este nuevo estilo de vida es la cultura del wellness, que 
ofrece otros dioses: éxito, deporte, sexo, seguridad en for-
mas superficiales. Se trata de un humanismo radicalmente 
nuevo, que está teniendo un impacto inmenso. 

Es muy frecuente, entre gente de alto nivel de educa-
ción, encontrar un tipo de ateísmo: toda clase de misterio 
más allá de los sentidos es imposible de comprender, y por 
tanto, de aceptar. Inclusive hay quien sostiene que mien-
tras más educada sea una persona, hay más probabilidad de 
que no crea en Dios.5

La propuesta cristiana de un Mesías pobre y humillado, 
que muere en la cruz, no resulta fácil ni espontáneamen-
te aceptable: Si alguno quiere ser mi seguidor, deberá negarse a 
sí mismo, tomar su cruz y seguirme, pues quien quiera salvar su 
vida, la perderá, y quien pierda su vida por mí, la encontrará (Mt 
16,24-25). 

Es muy sabido el efecto que causa, en una sociedad, el 
cambio del nivel económico. Este fenómeno es muy claro 
en los países del llamado “primer mundo”. De una sociedad 
rural, donde la Iglesia había tenido un amplio influjo, se ha 
pasado a la nueva sociedad industrial y postindustrial, de 
las tecnologías avanzadas, donde el mundo de la religión 
tradicional ha sido progresivamente abandonado y susti-
tuido. 

5 Cfr., por ejemplo, S. BULLIVANT, Faith and Unbelief, Paulist Press, 
New York 2013, 25.



• 25 •

Es el reino de la cultura narcisista, que va convirtiendo 
al hombre en un hombre light,6 como los productos ligeros de 
calorías. Este hombre “formado” por la cultura televisiva se 
ha ido convirtiendo en un “bárbaro-civilizado”.7

Cuando se discute sobre un tema religioso, suelen tocar-
se diversos puntos: la crítica a la jerarquía, a la Iglesia rica, a 
los curas pederastas, etc. Pero raramente, muy raramente se 
oye un discurso sobre la persona de Jesús. Jesucristo pasó a ser un 
perfecto ausente en la conciencia de nuestra gente. 

En algunos países de honda tradición cristiana se re-
gistra hoy un “neopaganismo“. Un ejemplo es el de aquel 
grupo de alemanes, en una ciudad del norte de su país, que 
entraban a una iglesia hablando en voz alta, como quien 
entra a un museo. Uno preguntó, cuando llegaron ante el 
crucifijo: “Y éste, ¿quién es?” “No sé —respondió otro—, tal 
vez Espartaco”.

Vivimos hoy un analfabetismo del cristianismo. Pocos saben 
explicar qué creemos y por qué. Aquella recomendación de S. 
Pedro: den culto al Señor, Cristo, en sus corazones, siempre dispues-
tos a dar respuesta a todo el que les pida razón de su esperanza (1Pe 
3,15), parece haber quedado en algo teórico. 

Sabemos que la primera y más importante escuela en la 
transmisión de la fe es la familia. Y conocemos bien la situa-
ción de tantas familias, desnutridas espiritualmente, que no 
saben cómo educar a sus hijos en la fe. Ahí constatamos la 
actualidad del canto: “Jesucristo no se enseña: se contagia”. 
Me pregunto cuántos papás actuales serán capaces de ese 
“contagio”.

6 E. ROJAS, El hombre “light”, Madrid, 1992.
7 PAGOLA, op. cit., 98.



• 26 •

En la cultura
El Concilio Vaticano II anotó muy acertadamente que no vi-
vimos sólo una crisis de fe, sino de cultura. No estamos ya en el 
ambiente de protección, de estilo pueblerino, que parecía 
tener muros de contención frente a las posibles amenazas 
de innovaciones “peligrosas”. 

El cambio cultural tan radical se siente hoy muy viva-
mente en la profunda transformación traída por la gran 
tecnología, con su enorme influjo en el universo del enter-
tainment que nos ha sacudido a todos, y se siente en el seno 
de tantas familias. No queda ya espacio para la comunica-
ción tranquila, para momentos de silencio y reflexión. 

La relación entre fe y cultura ha sido objeto de estudios 
y discusiones, en los últimos años, agrupados con frecuen-
cia en torno al término “inculturación”. Desde el principio 
de su historia, la fe cristiana se ha visto enfrentada por el 
pluralismo cultural. El hecho mismo de que los cristianos 
hayan escrito cuatro Evangelios y no uno solo es ya un in-
dicio poderoso, un símbolo, de que la predicación primitiva 
consideraba la transmisión de la buena nueva para diferen-
tes audiencias, con visiones variadas. 

¿Qué entendemos entonces por “cultura”? 
En 1982, en una conferencia internacional sobre “Políti-

cas culturales”, en la Ciudad de México, la UNESCO ofrecía 
una definición, a manera de síntesis:

La Cultura, […] es todo el conjunto de notas espirituales, 
materiales, intelectuales y emocionales que caracterizan 
una sociedad o grupo social. Ella incluye no sólo las artes 
y letras, sino también los modos de vida, los derechos fun-
damentales del ser humano, los sistemas de valores, las tra-
diciones y creencias (…) Es la cultura la que da al hombre 



• 27 •

la habilidad para reflexionar sobre sí mismo. Es la cultura 
la que nos hace específicamente humanos, seres racionales 
con un juicio crítico y un sentido de compromiso moral (...).8

Con cierta sorpresa, descubrimos que, como una moda, 
hay una ausencia de Dios en la literatura de los últimos años. Y 
quizá como un reflejo de lo mismo, en el cine. En muchos 
films, y desde antes, en novelas, parece que Dios no exis-
tiera. Si acaso, como un objeto de crítica, sobre el que se 
ironiza, o sencillamente, se ignora. Ni siquiera es combatido, 
como en años pasados. Sencillamente es ignorado. 

En la Iglesia
Se ha sufrido una decepción con la Iglesia tradicional; la 
educación en la fe ha sido deficiente; se han vivido y di-
fundido experiencias negativas relacionadas con clérigos o 
representantes de la Iglesia o de la jerarquía.

El discurso religioso se quedó anclado en fórmulas desgasta-
das, sin actualidad ni atractivo alguno. La fe en Dios se con-
funde con la fe en la Iglesia, que no tiene respuesta a los 
problemas actuales; pobre en sus expresiones, moralizante 
y superficial. Las pésimas homilías son un triste ejemplo.

El principal y más urgente problema de la Iglesia en 
nuestro tiempo es la “mediocridad espiritual”, que la vuelve 
incapaz de escuchar el suave murmullo del Espíritu. ¿Cómo 
vivir realmente la fe sin sentir la alegría del Dios vivo que 
nos acompaña y consuela en el santuario de nuestro propio 
corazón? 

8 Citado por Hervé CARRIER en: The Church and Culture since Vati-
can II, ed. Joseph Gremillion, University of Notre Dame Press, 
Notre Dame 1985, 19. 



• 28 •

El ateísmo actual no es militante ni combativo, sino ex-
trañamente pacífico. Es una existencia soft, que viaja a través 
de la tecnología moderna, congregada en “las nuevas catedrales 
del consumismo y de la diversión”,9 venerando a los nuevos 
ídolos de una existencia vacía.

Este ateísmo dicho “nuevo”, en realidad, es una posición 
superficial y débil, en comparación con las grandes figuras 
de ateos de gran peso, como fueron Freud, Marx, Nietzsche, 
Sartre. Los actuales son tristes caricaturas de aquellos. 

La Iglesia sufre de una grave pérdida de credibilidad. 
“Como una marea baja, el cristianismo se retira de aquella 
Europa de raíces cristianas, con una especie de pérdida de 
relevancia eclesial a favor de una espiritualidad más indivi-
dual”.10 Se continúa identificando a la Iglesia con la jerar-
quía, y se le ve con un rostro severo.

Nuestra experiencia personal
No porque tengamos una vocación especial dentro de la 
Iglesia o en la sociedad estamos exentos de las dificultades 
relacionadas con el creer. Nuestra posición en la comuni-
dad no significa una armadura que nos hace invulnerables 
a las dudas. 

Tenemos que confesar que no tenemos una respuesta 
para todo. Estamos expuestos a las agresiones ideológicas 
y no somos insensibles a los eventos de cada día. En alguna 
forma, el ateísmo nos amenza a todos.

Tomás Halik, filósofo y teólogo checo, que vivió bajo el 
comunismo y fue ordenado sacerdote clandestinamente, 
estaba persuadido de que un cristiano es siempre un paga-

9 F. COSENTINO, Incredulità, Cittadella, Assisi 2017, 90.
10 A. COSENTINO, Immaginare Dio, op. cit. 83.



• 29 •

no bautizado sólo en parte. En cada creyente se encuentra 
un no creyente.

Si somos sinceros, encontramos que nuestra fe personal 
se siente a veces frágil y poco real. La fe es siempre una aven-
tura de oscuridad y de luz. La luz de la Transfiguración en el 
monte Tabor y las tinieblas de Getsemaní se van alternando 
en la vida de los creyentes y en la historia de la Iglesia.

Con la experiencia de los años, nos vamos dando cuenta 
de que la fe se encuentra obstaculizada, más por el estilo de vida 
que por ideas y filosofías. Una vez se preguntaba un experto 
en los Ejercicios Espirituales por qué los EE no nos cambian 
internamente, como sería de esperarse. Y la respuesta que 
encontraba estaba en nuestro estilo de vida, no suficiente-
mente coherente con el Evangelio de Jesús. 

Cuando, en la segunda mitad del siglo XX, en América 
Latina se comenzó a constatar que grandes grupos de hom-
bres y mujeres abandonaban la Iglesia, surgió la pregunta 
del por qué de ese fenómeno. Se tuvo que admitir que el 
estilo de vida de los católicos había ignorado la vida real 
del pueblo sencillo, sometido a una pobreza deshumanizan-
te. Un contraste escandaloso que resultó devastador en la 
práctica creyente.

La fe misma
El papa Francisco, en el discurso reciente a la Curia Roma-
na, como Felicitación Navideña (dic. 2017), decía:

Comencé este encuentro hablando de la Navidad como la 
fiesta de la fe, ahora quisiera concluirlo evidenciando que 
la Navidad nos recuerda que una fe que no nos pone en 
crisis es una fe en crisis; una fe que no nos hace crecer 
es una fe que debe crecer; una fe que no nos interroga es 



• 30 •

una fe sobre la cual debemos preguntarnos… En realidad, 
una fe solamente intelectual o tibia es sólo una propuesta 
de fe que para llegar a realizarse tendría que implicar al 
corazón, al alma, al espíritu y a todo nuestro ser, cuando 
se deje que Dios nazca y renazca en el pesebre del corazón, 
cuando permitimos que la estrella de Belén nos guíe hacia 
el lugar donde yace el Hijo de Dios, no entre los reyes y el 
lujo, sino entre los pobres y los humildes.

La fe es una relación personal, la experiencia de un encuentro 
entre nuestra libertad y el don de Dios, gratuito y salvífico. 

La religión auténtica no es una teoría, sino una aventu-
ra: la de irnos haciendo libres, tratando de conservarnos y 
de madurar en el amor, el verdadero espacio donde el Espí-
ritu nos alcanza en lo profundo y nos transforma. 

El creyente
El verdadero creyente sabe que, mientras transcurre su ca-
mino, al mismo tiempo experimenta la alegría de la presen-
cia divina y la fatiga de la oscuridad y de la duda. 

Bruno Forte, obispo y teólogo, confiesa que él despierta 
cada mañana como un ateo, y sólo gradualmente asciende a 
la fe. Ve al creyente como un peregrino nocturno, inquieto, 
en búsqueda de la verdad.

Todavía B. Forte, añade:

Por eso, el creyente no es en el fondo más que un 
pobre ateo, que cada día se esfuerza por comenzar 
a creer… La fe es un continuo convertirse a Dios, un 
continuo entregarle el corazón, comenzando cada 
día, de modo nuevo, a vivir la fatiga de creer, de es-
perar, de amar.



• 31 •

Para Bernard Lonergan, la fe consiste en la percepción de la 
sinfonía del amor propio de Dios. Y lo increíble es que podemos 
llegar a esa percepción, si aceptamos entrar en “el fluir de 
esa música”. 

Karl Rhaner es considerado un “teólogo subterráneo”, por-
que pone atención al Espíritu que trabaja en nuestro interior, 
a niveles más profundos de aquellos de los credos y conceptos. 

Rahner hablaba de los “cristianos anónimos”, los que no 
se confiesan tales; sin embargo, por lo auténtico de su vida, 
son tal vez mejores cristianos que los “oficialmente” reco-
nocidos como tales, aunque vivan en el anonimato.

Santo Tomás comienza su obra magna afirmando que de 
Dios podemos sólo saber “que es”, pero no podemos saber 
“qué es”. 

Reconocemos que Dios seguirá siendo un Misterio, que 
nos rebasa totalmente. Es “el Dios sin Nombre”, pero al mis-
mo tiempo el Dios “con rostro humano”. Desde los pobres, los 
enfermos y los abandonados de la tierra se convierte en una 
“voz” más que en una imagen (que sería siempre un ídolo). 

El creyente sincero se confiesa humildemente como un 
hombre en camino, siempre en búsqueda de la verdad, por-
que él mismo debe responderse preguntas y clarificar su 
propio camino de fe.

Caminos hacia el encuentro11

El momento presente es un desafío notable para nosotros: 
sigue viva la tentación de aprisionar la fe en proposiciones 
doctrinales y frías, que no hacen arder el corazón.

11 Si la falta de fe puede indicar una confusión, un caminar sin 
rumbo, hace falta el encuentro: consigo mismo, con el mundo, 
con los demás, con Dios.



• 32 •

Lo humano es el camino hacia el cristianismo. Un cami-
no de conversión. La expresión del pensamiento pierde su 
valor cuando olvida lo humano (papa Francisco). 

En realidad, entre todas estas tareas, lo que deberíamos 
atender con más cuidado es, en el fondo, la conversión de 
nosotros mismos. Antes de buscar técnicas, debemos culti-
var nuestra propia vida cristiana para ofrecer un testimo-
nio creíble. Tenemos que crear un programa de formación 
para nosotros mismos, que nos capacite para dar razón de 
nuestra esperanza (por ejemplo, lectura de la SE, de buena 
literatura). 

El compromiso social
Hay una actitud humana que es camino seguro al encuen-
tro con Dios: el compromiso por la justicia, por lograr un 
mundo más humano. Que Dios existe significa que es posi-
ble construir un mundo más humano, más libre, más justo. 

La grave situación de injusticia social que desgarra hoy 
a la humanidad, concretamente, en los países del Tercer 
Mundo, nos cuestiona seriamente. ¿Cómo vivir tranquilos, 
mientras tantos hombres, mujeres y niños mueren de ham-
bre o sobreviven en situaciones absolutamente inhumanas 
e intolerables? 

Algunas acciones concretas
Acercándonos a la conclusión, nos preguntamos: ¿qué ha-
cer? Nuestra fe tiene que pasar a la acción. El discurso con-
vincente sobre Dios no se hace contemplando las estrellas, 
ni menos a sí mismo, sino mirando a la tierra ensangrenta-
da, la tierra que absorbe la sangre de los hijos de Dios.

1. Necesitamos redescubrir el atractivo del Evangelio: el te-
soro escondido, la perla preciosa del Reino, que es Jesús mismo. 



• 33 •

Buscar el encuentro personal con Jesucristo. La experiencia de 
Dios, personal, es insustituible. 

Esta es una ocasión para plantearnos: cómo debe ser hoy 
la formación en la fe; las nuevas pedagogías que hoy se ne-
cesitan.

2. El amor fraterno, práctico y concreto, es la primera 
respuesta a la pregunta: ¿cómo hablar de Dios hoy? La pa-
rábola del samaritano (Lc 10,29-37) sería un ejemplo muy 
elocuente en la evangelización necesaria hoy día. 

La Iglesia del futuro
¿Cuál es la nueva forma de Iglesia para este tercer milenio? La 
que quisiéramos crear: una Iglesia humilde y fuerte, libre, 
abierta a la autocrítica y disponible a su transformación. La 
situación actual de increencia puede ser un tiempo favora-
ble para crear una forma nueva de vivir nuestra vocación 
cristiana. 

Una imagen de la verdadera Iglesia es la que reflejan 
muchos hombres y mujeres sin fama, sin prestigio, sin vi-
sibilidad en los periódicos. Su presencia pasa inadvertida 
ante nuestros ojos porque no tienen propiedades ni cuenta 
en el banco, sin embargo, son nuestros compañeros de ca-
mino. Son también peregrinos, como nosotros, y van sem-
brando amor por todas partes. Con su actitud silenciosa, su 
paso por el mundo va llenando el ambiente de la fragancia 
del Evangelio. Hacen el mundo más habitable. Sin palabras, 
dan con su vida testimonio del verdadero Dios.

Conclusión
Para hablar de Dios hoy es necesario crear un nuevo len-
guaje, más poético y simbólico que racional y abstracto, 
más humano y emotivo que especulativo.



• 34 •

El camino de Emaús es un ejemplo elocuente: escuchar 
la historia y la palabra de Jesús, vivir con la comunidad, ce-
lebrar la eucaristía. Es una invitación a toda teología pasto-
ral a aprender a caminar con los no creyentes de nuestro 
tiempo, como hace Jesús con aquellos discípulos desanima-
dos. Es un ejemplo bello y poético de una narrativa de hacer 
el camino interior de reconocimiento del Resucitado que 
camina con nosotros. 

La recuperación de momentos de silencio y de atención a 
la propia interioridad será una dimensión donde se encuen-
tra la verdadera nutrición espiritual. El viaje hacia la interio-
ridad podrá facilitar la llegada a su climax, que es la fe. Desde 
ahí podremos expresar con sinceridad la confianza del que 
ha encontrado el Camino, según las palabras del himno:	

Señor, ¿a quién iremos,
Si tú eres la Palabra?
(…) Señor, ¿a quién iremos,
si tu voz no nos habla?
(…) ¿A dónde iremos, dinos,
Señor, si no nos hablas?
¡Verbo del Padre, Verbo
de todas las mañanas,
de las tardes serenas,
de las noches cansadas!
¿A dónde iremos, Verbo,
si tú eres la Palabra?12

Universidad Iberoamericana Torreón, a 28 de octubre de 2021

12 Oficio de lecturas, 7 sept., 2017.



• 35 •

ESTRENAR UN CORAZÓN NUEVO
La conversión: un proceso del Espíritu

Qué es la conversión

En los períodos del año que podemos distinguir 
como “penitenciales” (tiempos litúrgicos: Advien-
to, Cuaresma) o en retiros espirituales y jornadas 

de reflexión, surge espontáneamente el tema de la pe-
nitencia. Tradicionalmente se entendía como un tiempo 
propicio para imponernos algunas privaciones o “mor-
tificaciones”externas, pero hoy sabemos que se trata de 
algo más profundo: buscar un cambio de nosotros mis-
mos escuchando el llamado a mejorar nuestra vida. Tam-
poco se pretende una transformación heroica. Basta al 
menos con querer ser mejores. Los ideales muy altos de 
heroísmo en búsqueda de la perfección suelen fracasar, 
y dejan una sensación de frustración. Sin negar la vali-
dez de una decisión radical, vale más un intento modes-
to que, aunque pueda parecer “light”, es más conforme 
con nuestra realidad humana, pobre y limitada, y más 
realista, más humilde y, por lo tanto, más acorde con el 
realismo del Espíritu. 

A lo largo de la vida, mientras vamos enfrentando los dis-
tintos compromisos y preocupaciones de cada día, nuestro 
camino se va ensombreciendo y a veces parece que perdemos 
la brújula. Sentimos que nuestros pasos vacilan y se vuelven 
inciertos. Aunque nuestra orientación fundamental no esté 
totalmente desviada, reconocemos con sinceridad que es ne-
cesario enderezarlo. Debemos “ordenar la vida”.



• 36 •

El tema es muy antiguo en la historia del pueblo de Dios. 
Podemos rastrearlo ya en la predicación de los profetas: 

A. Como un “buscar a Yahvé”:
• Porque esto dice Yahvé a la casa de Israel: Búsquenme a mí y 

vivirán!  (Am 5,5).
B. O sencillamente como un franco llamado a la conver-

sión:
•  Por mi vida —oráculo del Señor Yahvé— que yo no me com-

plazco en la muerte del malvado, sino en que el malvado se con-
vierta de su conducta y viva. Conviértanse, conviértanse de su 
mala conducta. ¿Por qué han de morir, casa de Israel? (Ez 33,11).

C. Podemos ir directamente al Evangelio. Y abriendo el 
de Marcos, ya al principio, encontramos la voz del mismo 
Jesús:

•  El tiempo se ha cumplido y el Reino de Dios ha llegado; con-
viértanse y crean en la buena noticia (1,15). Y cuando Jesús en-
vía a los Doce en misión, dice el evangelista: Los discípulos se 
fueron a predicar la conversión (Mc 6,12).

¿En qué consiste, pues, “la conversión”? Si buscamos 
una respuesta bíblica, podremos decir que es un regreso a la 
casa paterna. Porque la imagen de nuestra vida desordenada 
—en la teología moral tradicional, diríamos “nuestro peca-
do”— es descrita en las páginas bíblicas como un alejarnos 
de la casa paterna. Es lo que hace equivocadamente el hijo 
pródigo de la parábola: reúne una supuesta “herencia” y se 
va lejos de la casa de su padre a una aventura descabellada 
que lo va a poner en grave peligro. ¿En qué va a consistir su 
“conversión”? Precisamente en el regreso. Se trata de un 
proceso: primero, toma conciencia de su condición misera-
ble, luego reconoce con humildad su error y, finalmente, se 
decide a regresar. 



• 37 •

El proceso
En su conciencia, siente un peso agobiante, como expresan 
las palabras del salmo: Pues yo reconozco mi delito, mi pecado 
está siempre ante mí (Sal 51,5). Y toma la decisión: ¡regresar!, 
y una vez delante de su padre, reconocer: contra ti, contra ti 
solo pequé, lo malo a tus ojos cometí (Sal 51,6). No había sido 
consciente del dolor que había causado a su padre. Nin-
guna palabra de gratitud de parte suya, ningún gesto que 
suavizara su partida, que desgarró el corazón del papá. La 
escena de su ida es tristísima. Pero se decide, finalmente, 
a regresar. Desde ese momento, comienza a sentir una paz 
que lo invade, como los efectos de una medicina saludable. 
Empieza a sentirse perdonado aun antes de encontrarse 
personalmente con su padre. Y experimenta la dicha que 
expresa el salmo: 

¡Dichoso al que perdonan su culpa
y queda cubierto su pecado! (Sal 31,1).

Pero, imaginando diversamente la parábola, ¿qué tal si 
lo vence el orgullo y decide quedarse e intentar sobrevi-
vir en medio de su miseria? Pudo suceder, como de hecho 
sucede a otros, que hubiera preferido quedarse lejos, y tal 
vez morir antes que regresar y aguantar la humillación de 
reconocer su error delante del padre o de la familia. Pero 
en la parábola de Jesús subyace un elemento pedagógico 
fundamental, que se esconde en la narración: además de su 
situación miserable, algo en el fondo lo mueve y le da con-
fianza para regresar: conoce a su padre, y sabe que él no lo 
rechazará. Si hubiera sido otro tipo de padre, un hombre 
duro y cruel, como hay tantos, hubiera preferido continuar 
en la lejanía, sin esperanza, sumido en la tristeza y frustra-



• 38 •

ción. Pero una confianza fundamental anida en su corazón: 
¡su padre lo va a perdonar!

Es muy desoladora la situación de dolor que sabemos 
experimentan muchos jóvenes (y no pocos adultos), que 
prefieren callar y soportar la tortura que los atormenta 
con el sentimiento de culpa que han soportado, a veces, 
durante años. La vergüenza ante un triste suceso del pa-
sado los atenaza. Desgraciadamente, además, en no pocos 
casos, ha quedado indeleblemente marcada en su concien-
cia la imagen de un Dios-Juez implacable, y no la del Padre 
misericordioso, que es la que nos enseña Jesús, y que estas 
personas, víctimas silenciosas, parecen no haber conocido 
nunca. Sucumben ante esa imagen terrible de un Dios duro 
y exigente, porque no se sienten dignos ni siquiera de acer-
carse a Él. Para vivir la gracia de la conversión, es necesario 
corregir esa imagen de Dios, y aceptar, finalmente, al Dios 
de bondad.

El hijo menor se pone en camino. En su proceso, ha ha-
bido un punto clave: la decisión de regresar, que supera 
las posibilidades humanas. Esta decisión de recomenzar se 
debe, en realidad, no a nuestra capacidad de introspección, 
sino a la gracia de Dios. La conversión, el cambio profundo 
de nosotros mismos, es un don, pues se trata de un cambio 
de “corazón”, hablando bíblicamente. Desde luego que su-
pone, de parte nuestra, acoger ese don. El pecador es lla-
mado a recibir el perdón, pero Dios no puede imponerle 
su perdón a fuerza. El pecador debe aceptarlo. Y después, 
ciertamente, agradecerlo, especialmente cuando llega a la 
convicción de que Dios está siempre dispuesto a perdonar, 
como celebra la liturgia, con gran aliento para todos: ¡Oh 
Dios, que nos das la prueba más delicada de tu omnipotencia en 
perdonar...! Las palabras del salmo señalan la confianza que 



• 39 •

vivía el pueblo de Israel en Dios, que tiene “entrañas de mi-
sericordia”: 

Si retienes las culpas, Yahvé, 
¿quién podrá resistir? 
Pero el perdón está junto a ti… (Sal 130,3-4).

¿Qué es, en realidad, lo que nos mueve a decidirnos a 
“regresar a la casa paterna”? Más que nuestra situación de 
desgracia, pesa la bondad de Dios. San Pablo, denuncian-
do el error de los que juzgan a los demás, argumenta con 
la misma verdad: ¿O desprecias, tal vez, sus tesoros de bondad, 
paciencia y tolerancia, sin reconocer que esa bondad de Dios te 
impulsa a la conversión? (Rom 2,4). La frase paulina recuerda 
espontáneamente las palabras de aquel otro salmo dedica-
do a cantar el amor de Yahvé:

Yahvé es clemente y misericordioso,
lento a la cólera y lleno de amor;
no se querella eternamente,
ni para siempre guarda rencor; 
no nos trata según nuestros yerros,
ni nos paga según nuestras culpas (Sal 103,8-10).

Frases que recuerdan la invocación de Moisés, del Nom-
bre de Yahvé, que registra el libro del Éxodo. Sus palabras 
contienen tal vez la mejor descripción del Dios de Israel, 
siendo imposible definirlo:

Yahvé pasó por delante de él y exclamó: “Yahvé, Yahvé, 
Dios misericordioso y clemente, tardo a la cólera y rico en 
amor y fidelidad, que mantiene su amor por mil genera-



• 40 •

ciones y perdona la iniquidad, la rebeldía y el pecado… (Ex 
34,6-7).

La vida en el Espíritu 
Pero sucede con frecuencia que nuestro nivel de vida cris-
tiana se ha quedado en la superficie. Parece que hemos 
sido bautizados sólo “con agua”, como había anunciado el 
Bautista: Yo los he bautizado con agua, pero él [refiriéndose a 
Jesús] los bautizará con Espíritu Santo (Mc 1,8). En occidente 
nos hemos contentado con una vida creyente centrada en 
prácticas externas en las que ha faltado el espíritu. Hemos 
estado practicando una religión de cumplimiento de nor-
mas, de satisfacción de leyes, de apariencias, aunque sean 
revestidas de religión. No hemos sido verdaderamente bau-
tizados “en Espíritu”, porque no hemos aprendido a vivir la 
relación con Dios en el amor. Nos ha faltado la sensibilidad 
del espíritu, la escucha atenta a la voz que nos llama a cam-
biar de mente y corazón. 

La conversión supone un proceso largo y difícil. Normal-
mente, se suponen años de esfuerzo paciente y perseveran-
te. Ser creyente no se consigue en un día. Supone mucho 
trabajo del Espíritu Santo, que necesita de nuestra coopera-
ción. La promesa de Dios es esperanzadora, pues por medio 
del profeta ofrece algo que parece humanamente inalcan-
zable:

Yo les daré otro corazón y pondré dentro de ellos un espí-
ritu nuevo: arrancaré de su cuerpo el corazón de piedra y 
les daré un corazón de carne, a fin de que sigan mis pre-
ceptos y observen mis leyes, poniéndolas en práctica. Así 
ellos serán mi Pueblo y yo seré su Dios (Ez 11,19-20).



• 41 •

Pero ha sucedido algo que estamos encontrando todos 
los días en estos últimos años: la oleada de un secularis-
mo arrollador, que, como una epidemia, nos ha invadido 
y ha ido erosionando, y en algunos casos, casi eliminado, 
lo que quedaba de vida creyente en muchos de nuestros 
contemporáneos. Viven “alejados”, pero prácticamente 
inconscientes de su situación. Y no sienten ya el vacío que 
va dejando en su corazón esa lejanía de Dios, sencillamen-
te porque se han acostumbrado a vivir sin Dios. Dramá-
ticamente, Dios ha quedado fuera de su ámbito vital. Por 
tanto, la pregunta sobre la lejanía y del necesario regreso 
ni siquiera se plantea.

El encuentro con el Señor
Si para llegar a la conversión auténtica no podemos con-
tentarnos con el cumplimiento externo de las normas, ¿qué 
falta? Dar el paso hacia la fe verdadera, que está más allá 
de la aceptación de verdades y dogmas. El paso necesario 
es hacia un encuentro personal precisamente con el Señor 
Jesús. Mientras él siga siendo un personaje, por más im-
portante que sea, pero alguien externo a nosotros, como el 
Maestro de la nueva ley, no hemos entrado en el ámbito del 
creyente. Lo haremos en el momento en que el Señor Jesús 
haya comenzado a ser una persona viva y actual en nues-
tra vida, con la cual hemos ido estableciendo una verdadera 
amistad. 

Pero nadie hace amistad con una idea, por grande que 
sea. Tenemos que descubrirlo como amigo: A ustedes los 
he llamado amigos, porque todo lo que he oído a mi Padre se lo 
he dado a conocer (Jn 15,15). Para conocer lo que Jesús “ha 
oído de su Padre” tenemos que escuchar lo que él vino a 
decirnos. ¿Dónde? En la palabra que nos dirige y que en-



• 42 •

contramos en la Sagrada Escritura, particularmente en su 
Evangelio, aunque no sólo. Por ejemplo, son elocuentes las 
palabras del Apocalipsis: Ten en cuenta que estoy a la puerta y 
llamo; y si alguno oye mi voz y me abre, entraré en su casa y ce-
naremos juntos los dos (3,20). Tenemos que estar atentos para 
escuchar su llamado y abrirle apenas toque. Entonces, es-
cuchándolo, comenzaremos a ser sus discípulos, estaremos 
entrando en el proceso de conversión.

En este camino de crecimiento, como discípulos, vamos 
aprendiendo a ser enseñados, es decir, a ser conducidos por 
el Espíritu, para vivir como hijos de Dios, según las pala-
bras de Pablo: todos los que se dejan guiar por el Espíritu de Dios 
son hijos de Dios (Rom 8,14). Dejarse conducir por el Espíritu 
supone una sensibilidad y delicadeza interior, que ayudan 
al creyente a ser discípulo de Jesús. En su discurso de des-
pedida, hablando del Paráclito que él enviaría a los suyos, 
decía: Cuando venga él, el Espíritu de la verdad, los guiará hasta 
la verdad completa (Jn 16,13).

Quien reciba la gracia de vivir, finalmente, este encuen-
tro personal con el Señor, recibe el don de encontrar el te-
soro escondido del que habla el Evangelio:

El Reino de los Cielos es semejante a un tesoro escondido 
en un campo. Cuando alguien lo encuentra, vuelve a es-
conderlo y, de tanta alegría que le da, va, vende todo lo que 
tiene y compra el campo aquel (Mt 13,44).

Para recibir este don del encuentro con el Señor es ne-
cesaria la actitud del que se sabe necesitado. Un corazón so-
berbio, arrogante y lleno de sí mismo, está bloqueado, pero 
un espíritu sencillo y abierto está preparado, como hace ver 
Pagola:



• 43 •

Muchos encontrarán a Dios, si saben pasar de una actitud 
de defensa respecto a Él, a una de acogida; del tono arro-
gante a la oración humilde; del miedo al amor; de la auto-
condena a recibir su perdón. Y todos daremos más espacio 
a Dios si lo buscamos con corazón simple.1

En realidad, es el camino que Dios ha tenido prepara-
do para nosotros desde siempre, según nos ayuda a ver san 
Pablo: Dios nos ha elegido en Él antes de la fundación del mundo, 
para que vivamos ante Él santamente y sin defecto alguno, en el 
amor (Ef 1,4). No se trata de un hallazgo o de una decisión 
personal reciente. Es el proyecto de Dios para nosotros, des-
de “antes de la fundación del mundo”.

La dimensión social
Hay todavía otro aspecto importante en este proceso de 
transformación: la dimensión social. Nuestro modo de vi-
vir debe ser tal que ilumine, que irradie luz para los demás: 
Brille así su luz delante de la gente, para que los demás, viendo 
sus buenas obras, glorifiquen a su Padre que está en los cielos (Mt 
5,16). Todos necesitamos ver en otros una forma concreta 
de vivir que refleje en vivo, como testimonio, el Evangelio 
de Jesús. Sabemos que los ejemplos nos impactan, sencilla-
mente “nos arrastran”. Él mismo enseña a sus discípulos a 
observar y a ser sensibles a las necesidades y sufrimientos 
de los que nos rodean. Es sensible a las necesidades huma-
nas de alimento, comprensión, compañía, perdón, y al su-
frimiento de tanta gente, particularmente los enfermos y 
los marginados de aquella sociedad. En este proceso, aun-

1  J. A. PAGOLA, La via aperta da Gesù, 2 Marco (orig. El camino abierto 
por Jesús. Marcos), Desclée de Brower, Bilbao 2011, p. 18.



• 44 •

que hablemos de cambio personal, no basta la búsqueda del 
perfeccionamiento de sí mismo, como si estuviéramos solos 
en el mundo. Nos transformamos transformando. 

Precisamente la desviación que una y otra vez denuncian 
los profetas en el pueblo es el olvido de los pobres, la con-
centración del interés en sí mismo. El pecado, para la Biblia, 
es principalmente el pecado social descrito como agresión a 
los prójimos, sobre todo a los más débiles. Es intolerable ante 
Dios el abuso contra los pobres, las viudas y los niños, gru-
pos que representan a los indefensos del mundo. Con ellos 
se identifica el Señor: Les aseguro que cuanto hicieron a uno de 
estos hermanos míos más pequeños, a mí me lo hicieron (Mt 25,40). 
Por eso, no puede haber ninguna conversión auténtica que 
no tenga en cuenta el sufrimiento de los pobres. 

La historia de las grandes conversiones nos enseña cómo 
estos hombres y mujeres (los santos), llegaron, finalmente, 
a esta decisión: dedicar la vida y los propios recursos a ser-
vir a los predilectos de Dios. Así es como han nacido escue-
las, proyectos sociales, hospitales, asilos; o bien, una mayor 
dedicación a la propia familia, o el compromiso con una mi-
sión en el extranjero. Siempre acciones que responden a la 
pregunta: ¿qué debo hacer por Cristo, que me ha perdonado 
y me ha llamado a su servicio? 

Los “justos”
Podemos encontrar el caso de una persona aparentemente 
buena, siempre en paz y armonía, “sin problemas”, la de al-
guien que permanece “en la casa paterna”, y que no siente 
la necesidad de cambio alguno. Aparentemente, en su vida, 
todo está en orden. Pero surge la pregunta inmediatamente 
por lo auténtico de tal estilo de vida: ¿se queda en la casa fa-
miliar para evitar problemas, para no correr riesgos ni com-



• 45 •

prometerse con nadie?, ¿o vive realmente buscando el servi-
cio a los demás? Desgraciadamente, es la situación de quien 
no siente ninguna necesidad de conversión. Se considera 
“justo” porque no entra en problemas con nadie, aunque no 
haga nada por los demás, sino lo estrictamente necesario. 

Es el caso del hermano mayor de la parábola del hijo pró-
digo: ha permanecido siempre en casa, pero no solamen-
te no se alegra ni festeja el regreso de su hermano, como 
hace admirablemente el padre: se llena de ira y envidia. 
¿No tendremos este tipo de casos en la comunidad creyente 
(la Iglesia), en gente que se considera “en orden”, que hace 
oración “de pie, adelante en el templo, diciendo: ‘Gracias, 
porque yo no soy como los demás hombres: rapaz, injusto y 
adúltero; ni tampoco como este publicano’” (Lc 18,11)? Es la 
situación conocida como “tibieza espiritual”, de tal manera 
aborrecible que provoca ser “vomitado” por Dios, en pala-
bras del Apocalipsis (3,16).

Conclusión
Tal vez en nosotros mismos brote espontáneamente otra 
pregunta: “Y yo, ¿de qué tendría que convertirme? ¿Qué as-
pecto o aspectos de mi vida necesitan una corrección en el 
rumbo que van llevando?” Examinando nuestra situación, 
vemos con sinceridad la gran carencia con la que hemos vi-
vido, como muchos hombres y mujeres de nuestra genera-
ción: la ignorancia del Evangelio, con la triste consecuencia 
de la ignorancia de la persona de Jesucristo y la Buena Nue-
va de Dios. Y si no hacemos algo, seguiremos siendo un nú-
mero más en la lista de los “católicos”, pero sin pertenencia 
real al grupo de los discípulos de Jesús.

Si queremos enderezar nuestros pasos, pensando no 
sólo en evitar los pecados (posición moralizante de la con-



• 46 •

versión), sino en comenzar una existencia más inspirada e 
inspiradora, luminosa, alegre, servicial, entonces el cami-
no es conocer al Señor Jesús, cultivar una amistad con él, 
precisamente desde la inspiración de su Evangelio. Tene-
mos que decidirnos a abrir sus páginas, a leerlo, meditarlo y 
aprender a orar con y desde sus palabras.

La conversión, por tanto, llevada a su realización com-
pleta, no se contenta con “evitar el mal”, sino que, con una 
ambición mayor, procura una vida más plena, de mayor sa-
tisfacción personal, que se refleje en la práctica de las obras 
de misericordia, criterio último y definitivo de la identidad 
de los hijos de Dios. Y llegamos, sin esperarlo tal vez, a la 
convicción de que la reflexión sobre la conversión, más que 
concentrarnos en el esfuerzo humano, nos lleva a explorar 
y descubrir con más profundidad el misterio de Dios que 
nos ofrece, una y otra vez, sus tesoros de misericordia y 
bondad.

Universidad Iberoamericana Torreón, febrero de 2022



• 47 •

LA DIMENSIÓN DE LA ALEGRÍA

El mundo actual

No se necesita una observación aguda de nuestro 
mundo actual para descubrir inmediatamente a 
tanta gente deprimida y triste, que parece avanzar 

por la vida, como a más no poder, sin esperanza. Externa-
mente, pueden dar la impresión de estar bien, como ellos 
dicen. Pero no es difícil adivinar que no es así. Su interior 
está tan contaminado que refleja tristeza. Parece un pasillo 
oscuro, invadido de telarañas.

Desgraciadamente, las razones de esta situación afloran: 
por todas partes, amenazas de violencia, quejas continuas 
sobre la corrupción política, la inseguridad, la desocupa-
ción, la carestía de la vida, dificultades en el matrimonio, 
enfermedades… “¿Cómo no va uno a sentirse mal?”, puede 
ser la respuesta espontánea. Por eso encontramos caras lar-
gas, respuestas secas, cortantes, conversaciones sin humor, 
matrimonios aburridos.

La sociedad tecnológica de nuestros días ha logrado au-
mentar los niveles de diversión y de placer, propiciando in-
tensamente la llamada cultura del entertainment. Pero no ha 
sido capaz de engendrar la verdadera alegría, porque esta es 
una dimensión espiritual que está más allá de la mera tec-
nología. Muchas diversiones, multiplicadas hoy al infinito, 
dejan el corazón vacío. ¡Qué triste experiencia encontrar jó-
venes desanimados, caminando sin rumbo! Sencillamente, 
no encuentran satisfacción a sus deseos. Acallan como pue-
den su sed de compañía y tratan de llenar su vacío interior 



• 48 •

con diversiones estrepitosas que los dejan en condiciones 
desoladoras.

Es hora de plantearnos, pues, la pregunta: ¿dónde en-
contraremos esta plenitud que buscamos, a veces incons-
cientemente? Sentimos vivamente su carencia. Necesita-
mos una fuerza interior, una experiencia de vida nueva. 
¿Dónde y cómo encontraremos esa energía que nos renue-
ve y nos anime?

La experiencia de Cristo Resucitado

Una experiencia desconocida
Subrayo lo de “experiencia”. No se trata de un tratado fi-
losófico o teológico, por más elaborado que sea. Nos hace 
falta algo que conmueva, que nos haga arder el corazón. Es 
hora ya de abrir el corazón y recibir el anuncio de la Pascua: 
“¡Cristo ha resucitado!” Un anuncio dirigido a nosotros. Y 
no olvidemos el adverbio importantísimo: “ha resucitado 
verdaderamente”.

Sin embargo, hemos de reconocer, con realismo y humil-
dad, que el Misterio de la Resurrección, el centro de nuestra 
fe, la celebración más importante del año, ha tenido escaso 
lugar en nuestra conciencia de creyentes. Hasta hace pocos 
años, en nuestra práctica litúrgica, se celebraba la Cuares-
ma, y ya. Todo terminaba con el “Sábado de Gloria”. ¿Y la 
Pascua? No se sabía bien a bien qué cosa era. Si acaso, se iba 
a misa el Domingo de gloria. Pero no se sabía casi nada del 
Tiempo Pascual.

Poco a poco, gracias a la nueva conciencia que se ha ido 
ganando, por el influjo inspirador del Concilio Vaticano II, 
se ha ido avanzando en el conocimiento y aprecio del Mis-
terio Pascual. Pero estamos todavía lejos de este misterio 
central en cuanto a su celebración e incorporación en nues-



• 49 •

tra vida cristiana. Se ignora qué es la Pascua, qué significa-
do tiene para nosotros.

La Resurrección de Jesús, fuente de nuestra alegría
El efecto que causó a los discípulos haberse encontra-
do con Cristo vivo, resucitado, fue siempre de alegría: Los 
discípulos se alegraron de ver al Señor, escribe el evangelista 
Juan (Jn 20,20), después de que Jesús se presenta delante 
de ellos, que estaban encerrados, llenos de miedo. Será la 
experiencia tan repetida en personas y comunidades, que 
van viviendo el encuentro con el Resucitado, a través de sus 
testigos, que les van abriendo las puertas de la fe. El Espíritu 
Santo, don del Resucitado, despierta en el corazón el gozo 
profundo de aquel que se sabe perdonado. De diferentes 
maneras, el libro de los Hechos de los Apóstoles testimonia 
esta experiencia de los primeros cristianos al irse encon-
trando con el Resucitado:

• La Iglesia estaba en paz por toda la Judea, la Galilea y la Sama-
ria; crecía y caminaba en el temor del Señor, llena del consuelo 
del Espíritu Santo… Los discípulos estaban llenos de alegría y del 
Espíritu Santo (Hech 9,31; 13,52).
• Ellos marcharon de la presencia del Sanedrín, alegres por haber 
sido considerados dignos de sufrir ultrajes por el Nombre (Hech 
5,41).
• Felipe bajó a una ciudad de Samaria y les predicaba a Cristo… Y 
hubo una gran alegría en aquella ciudad (Hech 8,5.8).
• Al oír esto, los gentiles de Antioquía de Pisidia, se alegraron 
(Hech 13,48). 
• Los discípulos quedaron llenos de gozo (Hech 13,52).



• 50 •

El evangelio de Juan resalta el anuncio de Jesús referente 
a su regreso, al final de los tiempos, y el gozo que desper-
tará es tal que nadie lo podrá quitar a sus amigos: Volveré a 
ustedes y su corazón se regocijará y el gozo que entonces experi-
mentarán nadie se los podrá arrebatar… Pidan y recibirán, y su 
gozo será completo (Jn 16,22-24).

Jesús resucitado es alguien que ha vencido a la muerte. 
Nunca se había sabido de ningún hombre que hubiera veni-
do a nuestro mundo, que se presentara vivo, después de ha-
ber sido asesinado. Es el primero en regresar de la muerte 
y cruzar esa frontera. Y se dedica a consolar, a dar la paz, a 
ofrecer seguridad y confianza a los suyos. Dondequiera que 
se presenta, dice: La paz esté con ustedes (Jn 20,19.21). Al co-
razón inquieto de los suyos les trae lo que todos tanto anhe-
lamos: el don de la paz. Ya él había dicho en aquella noche 
de despedida: Les dejo la paz, mi paz les doy, no se la doy como 
la da el mundo (Jn 14,27). Por eso, san Ignacio, en sus Ejerci-
cios, contempla a Cristo resucitado, y observa: “mirar el ofi-
cio de consolar que trae Cristo nuestro Señor, comparando 
cómo un amigo suele consolar a otro” (EE 224). En realidad, 
el mundo no puede dar la verdadera paz. Sus promesas de 
felicidad son siempre simulacro y banalidad. 

El temor a la muerte es algo que desde siempre se ani-
da en el corazón humano. Actualmente, incluso, se evita 
el tema en las conversaciones. Y se intenta alargar la vida 
todo lo posible, con toda clase de programas del cuidado 
de la salud. Pero en el fondo persiste el temor a la muerte. 
Por eso, la resurrección de Jesús, como contraste, es una 
garantía de vida para todos nosotros. ¿Cómo no va a darnos 
confianza aquella petición de la llamada “oración sacerdo-
tal” de Jesús, cuando ora por los suyos, en la víspera de su 
pasión: Padre, deseo que los que tú me has dado estén también 



• 51 •

conmigo allí donde yo esté, para que contemplen la gloria que me 
has dado (17,24).

La resurrección de Jesús inspira un estilo de vida en la 
serenidad y la confianza, porque nos ofrece la seguridad de 
una presencia amorosa, como había prometido el mismo 
Jesús: Y estén seguros de que yo estaré con ustedes todos los días, 
hasta el fin del mundo (Mt 28,20).

¿Cómo dejar pasar inadvertido este gran Misterio, en 
nuestra vida, como si Jesús no hubiera resucitado? Pablo 
nos recuerda que, por el bautismo, hemos sido incorpora-
dos a la muerte de Jesús. Más aún, hemos sido sepultados 
con él, para que, así como Cristo fue resucitado por la obra 
magnífica del Padre, así nosotros podamos conducir una 
novedad de vida. Pablo supone que somos conscientes de 
nuestra nueva realidad de bautizados, que hemos aceptado 
con gratitud nuestro bautismo, y por eso afirma: Si hemos 
resucitado con Cristo, busquemos las cosas de arriba… Aspiren a 
las cosas de arriba, no a las de la tierra (Col 3,1-2). Sabemos que 
la expresión “las cosas de arriba” no ha de entenderse como 
una categoría física, sino teológica: aspirar a las cosas del 
Espíritu, los valores del Evangelio, y no quedarnos atrapa-
dos por los bienes de este mundo. Quien así vive, comienza 
a manifestar espontáneamente una forma de vida diferen-
te, que refleja una existencia iluminada por una luz espe-
cial: la de Cristo resucitado, que vive en su corazón.

Los reflejos de la Resurrección
Como la vida del bautismo, en el creyente maduro, se refleja 
en los dones del Espíritu, del mismo modo la fe en el Resu-
citado se manifiesta en un estilo de vida que da a conocer 
la novedad de vida que él nos trae. Se trata precisamente de 
las dimensiones de la Resurrección en el cristiano: un conjun-



• 52 •

to armónico de virtudes que expresan una riqueza interior. 
Cristo resucitado está ahí, como en su santuario, y se va ma-
nifestando en actitudes, en servicios, palabras y gestos que 
denotan “las cosas de arriba”. ¿Cuáles son esas virtudes que 
reflejan al Resucitado en la vida humana?

La paz interior
Imposible vivir contento cuando la conciencia está intran-
quila. De un corazón reconciliado fluye espontáneamente 
la sonrisa sincera, la que nace de lo profundo de nosotros 
mismos. No es ficticia, como la de los rostros que sonríen 
“para salir en la foto”. Es increíble que mientras los ade-
lantos tecnológicos, en la sociedad occidental, han hecho 
avanzar la duración de la vida humana (mejorías alimen-
ticias, cuidados médicos, acceso a la educación), al mismo 
tiempo es una realidad la marcada insatisfacción en tantos 
deprimidos de hoy. Además, la mayor parte de la humani-
dad no tiene acceso a estos adelantos y carece de lo más 
indispensable para una vida humana.

El silencio
No hay hombre notable en la historia humana que no ten-
ga como explicación de su grandeza haber vivido grandes 
períodos de silencio y soledad, porque es ahí donde se escu-
cha la voz interior, la voz del Espíritu. Desgraciadamente, el 
hombre contemporáneo parece tenerle pánico, y huye de 
él. Es en el silencio donde madura la persona y se prepara a 
la experiencia de la alegría interior.

Ya Thomas Merton, el monje trapense, decía, a propósi-
to del silencio, que el estrépito y el griterío de la sociedad 
moderna expresaba verdaderamente su ateísmo y deses-
peración. Nos puede suceder, si nos asociamos a ese ruido 



• 53 •

destructor, que nos sintamos expulsados del paraíso del 
silencio. Joan Chittister, al escribir sobre el tema, dice: “El 
silencio es el arte perdido de esta sociedad. Los alaridos han 
reemplazado a la razón, la fuerza ha sustituido a la diplo-
macia. Los gritos han reemplazado a la conversación como 
pauta elegida para la comunicación familiar”.1

El silencio no consiste sólo en la ausencia de ruido, sino 
en aprender a acallar el ego. Cuando disminuye el ego, aflo-
ra el amor que llevamos dentro y que podemos ayudar a 
madurar.

La contemplación
Es hermana del silencio. Y aquí se coloca la oración, en sus 
múltiples formas, como formando parte del “campo semán-
tico”2 de la alegría. “La guía para el creer genuino —dice 
Ravasi— es la vía de la oración en todas sus múltiples iridis-
cencias (variedades de color). Orar es también un arte, un 
ejercicio de belleza, de canto, de liberación interior”.3 En el 
terreno de la oración debemos considerar, de una manera 
especial, la oración del pueblo de Dios, que a lo largo de los 
siglos ha inspirado y alimentado su fe: los salmos, verdade-
ra pedagogía de esta dimensión. El creyente, que vive en paz 
y en armonía, ora espontáneamente, en cualquier circuns-
tancia. Es el caso de quien ha aprendido a encontrar a Dios en 
todas las cosas. Esta es la dimensión contemplativa de la vida 
cristiana.

1 Joan CHITTISTER, Doce pasos hacia la libertad interior. Retorno a la 
humildad. Santander, Sal Terrae, 2005.

2 Campo semántico: un conjunto de palabras que se relacionan 
entre sí en torno a un elemento de significado común.

3 Gianfranco RAVASI, L’Incontro. Ritrovarsi nella preghiera. Monda-
dori, Milano, 2013, 5-6.



• 54 •

La escucha
El hombre superficial oye, pero no escucha. Escuchar su-
pone atención, delicadeza, olvidarse por un momento de 
los propios pensamientos y preocupaciones, y ofrecer la 
atención a la persona que nos habla. Supone, por tanto, 
madurez, en pocas palabras: caridad cristiana, capacidad 
de amar. Es un arte raro. “Para oír, basta el tímpano, para 
escuchar, el corazón”, escribe Martín Descalzo. ¡Cuántas 
veces hemos comprobado que personas que habían venido 
a pedir un consejo se van contentas, sin haber recibido 
ninguna respuesta de parte nuestra! Lo que buscaban, qui-
zá sin saberlo, era sencillamente ser escuchadas, encon-
trarse con una persona atenta. En su reciente encíclica, 
Fratelli tutti, el papa Francisco habla sobre “La práctica de 
la gentileza” (n. 224).

Aquí podríamos recordar la importancia de escuchar, 
en la oración. Sabemos que, en esta dimensión tan decisiva 
en nuestra existencia, lo más importante no es hablar, sino 
precisamente escuchar al Espíritu.

La sencillez de vida
El estilo sofisticado, que se envuelve de presunción y consu-
mismo, acaba por distraer el corazón y volverlo insensible a 
las necesidades de los demás, incapaz de profundidad y, por 
tanto, pobre de alegría. El consumismo actual ha propiciado 
un tipo de persona ciega a la situación de un planeta herido, 
que amenaza con reacciones violentas que traerán destruc-
ción a la comunidad humana, como se está demostrando. El 
hábito de comprar sin verdadera necesidad, simplemente 
porque “estaba en oferta”, refleja dicha falta de conciencia. 
La atención excesiva a la apariencia, al estilo de vida sofis-
ticado y presuntuoso, refleja un profundo egoísmo; es un 



• 55 •

signo de la vida complicada e inútil de no pocos contempo-
ráneos nuestros.

La humildad
Conocer y reconocer nuestra realidad, aceptar agradecidos 
nuestra dependencia de Dios y de los demás, es un secreto 
de la serenidad y de la paz profunda del corazón. El corazón 
pacífico es humilde. Va hermanado con la gratitud, con la 
confianza en Dios, en sí mismo y en los demás. Es un cora-
zón en el que palpita la alegría del Evangelio.

La persona humilde nunca destroza a nadie ni humilla 
con sus palabras. “Una persona humilde maneja la presen-
cia de los demás con mano suave, corazón tierno y mente 
abierta”,4 dice Joan Chittister. Al reflexionar sobre los fru-
tos de la humildad, la misma autora escribe: “La humildad 
dilata la mente para escuchar el ruido de nuestro interior 
que debe ser acallado. La humildad nos pone en sintonía 
con la sabiduría exterior a nosotros que debe ser aprendida. 
La humildad nos salva de anegar nuestro corazón en el rui-
do de nuestra propia confusión”.5 La persona humilde brin-
da una presencia tranquila y amable, que inspira confianza 
en el ambiente en que se mueve.

La esperanza
Una virtud hoy muy necesaria. Parece que el mundo la ha 
olvidado y, sin saber, la necesita con urgencia: tener un mo-
tivo para continuar la lucha diaria, sin perder de vista el 
horizonte siempre abierto, a pesar de los nubarrones que 
puedan oscurecer el panorama.

4 J. CHITTISTER, op. cit., 79. 
5 J. CHITTISTER, op. cit., 83. 



• 56 •

Sólo el corazón pobre sabe conservar viva la esperanza, 
porque reconoce que solo no puede superar las dificulta-
des. Entonces espera. Por eso, los pobres, los que no tienen 
medios de subsistencia ni defensores, aprenden a poner su 
confianza en el Señor.

El que vive en esta dimensión puede decir como Pablo: 
“Todo lo puedo en Aquel que me da la fuerza” (Flp 4,13), 
porque las energías del Resucitado actúan en él y le dan una 
gran confianza en cualquier situación. 

El ministerio de Pablo podría ser caracterizado como 
“ministerio de la alegría”, un modelo para quienes preten-
demos servir al Señor. 

Si la sociedad tecnológica ha podido multiplicar los pla-
ceres, parece haber escondido la verdadera alegría. Nadie 
da lo que no tiene.

La gratitud
Reconocer los bienes recibidos y agradecerlos ayuda a 
fomentar el optimismo, a poner atención en los frutos 
conseguidos, y no sólo en los defectos. La gratitud es 
virtud del corazón noble, capaz de reconocer los bienes 
recibidos. Es profunda y elocuente la frase atribuida al 
filósofo chino Lao-Tse: “El agradecimiento es la memoria 
del corazón”. La oración tan importante, en la espiritua-
lidad ignaciana, el Examen de Conciencia, comienza con 
el agradecimiento al Señor por los bienes que nos conce-
de. El filósofo alemán Martín Heidegger escribió la fra-
se “Denken ist Danken” (pensar es agradecer): el simple 
hecho de tomar conciencia nos lleva espontáneamente a 
agradecer.

Lo que indica este conjunto de dimensiones es en rea-
lidad la santidad para nuestros días, una llamada a revelar 



• 57 •

su fuente: el Espíritu Santo, dando testimonio cada vez más 
directo de su presencia y de su acción.

La Resurrección, experiencia gratuita y necesaria
Olivier Clement, al escribir sobre el tema, dice que la ale-
gría irrumpe en lo concreto de nuestra realidad para aliviar 
nuestra fatiga y nuestros límites,6 pero al estilo de Jesús, es 
decir, toca nuestro corazón sin imponer nada, simplemente 
para invitarnos.

Para nosotros no existe la alegría sin la Resurrección, 
que celebramos y renovamos cada domingo, que une la Pas-
cua y la Parusía. La eucaristía dominical hace presente el 
mensaje de Isaías:

Preparará el Señor de los ejércitos, para todos los pueblos, en este 
monte, un banquete de manjares grasos, un banquete de vinos 
excelentes, de alimentos suculentos, de vinos refinados. Él arran-
cará sobre este monte el velo que cubría la faz de todos los pue-
blos y la cobertura extendida sobre todas las naciones. Eliminará 
la muerte para siempre. El Señor Dios enjugará las lágrimas de 
todo rostro (Is 25,6-8).

Nosotros envejecemos. Es el destino del hombre exte-
rior. Pero el hombre interior, pascual, palpita dentro de 
nosotros. Nuestro corazón anhela la alegría de la Pascua. 
En cuanto a la muerte, la nuestra y la de nuestros seres que-
ridos, es percibida por nosotros como un paso, una vía de 
resurrección. En la Pascua, la vida verdadera viene a noso-
tros. El alma se convierte en sonrisa, emoción, amor, ternu-
ra, sensibilidad y vida en estado puro.

6  O. CLEMENT, Joie de la Résurrection. París, 2015.



• 58 •

Si los hombres sufren de soledad, aunque habiten en 
grandes ciudades necesitan el anuncio de la Pascua en la 
que Jesucristo inaugura sacramentalmente una nueva era. 
El mejor modo de prepararse a la muerte es ser de veras 
seres vivientes, de corazón renovado, transformados: de 
“corazones de piedra” que éramos, transformados ahora en 
“corazones de carne”. 

La alegría cristiana es escatológica, es decir, motivada por 
el hecho de que el Señor vendrá de nuevo. Nuestra mirada, 
centrada en él, no se cierra en las realidades transitorias. 
Si nuestro futuro es promisorio, esperanzador, ¿por qué no 
tenerlo presente? Cuando el profeta Isaías contempla ese 
tiempo nuevo que nos espera, expresa una serie de frases 
sumamente luminosas. Por ejemplo: Enjugará el Señor Yah-
veh las lágrimas de todos los rostros (Is 25,8).

Conclusión: de la alegría al amor
Todas estas dimensiones quedarían incompletas si no aña-
diéramos la más importante: el amor. Si no tengo amor —es-
cribía san Pablo— soy como un metal que resuena; aunque ha-
blara las lenguas de los ángeles…, si no tengo amor no soy nada (1 
Cor 13). Es lo más importante de la vida, una dimensión que 
va siempre junto a la alegría, como su clima, el origen de la 
paz y del verdadero gozo del corazón.

Todos los mandamientos se sintetizan en uno: el amor 
fraterno: En esto conocerán todos que son mis discípulos: en 
que se tienen amor los unos a los otros (Jn 13,35). A propósi-
to de esta síntesis, escribió Pablo, en la principal de sus 
cartas:

Pues el que ama al prójimo ha cumplido la ley. En efecto, lo 
de “No adulterarás, no matarás, no robarás, no codiciarás” y 



• 59 •

todos los demás preceptos, se resumen en esta fórmula: “Ama-
rás a tu prójimo como a ti mismo”. La caridad no hace mal al 
prójimo. La caridad es, por tanto, la ley en su plenitud (Rom 
13, 8-10).

No podemos dejar de mencionar aquí el texto extraor-
dinario sobre el amor en 1 Juan 4,7-21. La práctica del 
amor, desde la persona que ama, es como “la fragancia 
del perfume que llena la casa” (Jn 12,3), es la transfor-
mación de un ambiente que se vuelve humano y amable. 
Sobre el tema del amor podríamos extendernos todavía, 
pero sería algo desproporcionado a los límites de esta ex-
posición.

La caridad es la atmósfera donde finaliza y florece la 
alegría. Por eso, después de invitar a la alegría, Pablo reco-
mienda que la delicadeza (gentleness) de los filipenses sea 
conocida a todos los hombres, que tiene manifestaciones en 
virtudes como la mansedumbre, la benevolencia, la mode-
ración, la cortesía, la bondad, la paciencia, el no mostrarse 
coléricos, fácilmente irritables. Es una afabilidad opuesta a 
toda violencia e intolerancia. 

Para concluir, oigamos a Karl Rahner, desde su obra En-
cuentros con el silencio, dialogando con Dios, a propósito del 
tema del amor:

Sólo en el amor puedo encontrarte, Dios mío. En el amor, las puer-
tas de mi alma se abren de par en par, y me permiten respirar 
un aire nuevo de libertad y olvidar mi propio yo mezquino. En el 
amor, todo mi ser escapa de los rígidos confines de la estrechez 
y ansiosa afirmación de sí, que me hace prisionero de mi propia 
pobreza y vacío. En el amor, todos los poderes de mi alma fluyen 
hacia ti, queriendo no regresar más, sino perderse a sí mismos to-



• 60 •

talmente en Ti, puesto que por Tu amor Tú eres el centro íntimo 
de mi corazón, más cerca de mí que yo mismo.7

Universidad Iberoamericana Torreón, Pascua de 2022

7 K. RAHNER, Encounters with Silence. Westminster, Newman Press, 
1960.



ÍNDICE

Prólogo

Zaide Patricia Seáñez Martínez 
• 5 •

“¿No sentíamos arder el corazón?”
• 9 •

La aventura de ser creyente
• 19 •

Estrenar un corazón nuevo
• 35 •

La dimensión de la alegría
• 47 •



El fluir de la Palabra. Conferencias 2021-2022, 

libro de Mario López Barrio, SJ, fue reim-

preso en abril de 2024. La edición estuvo 

al cuidado del Centro de Difusión Editorial 

de la Universidad Iberoamericana Torreón.




	_GoBack
	_GoBack

